An Nisa’

p-ISSN: 1979-2751, e-ISSN: 2685-5712

Vol. 18, No. 2, Desember 2025, page 56-68

56

LUKA WARISAN: IMPLIKASI BUDAYA PATRIARKI PADA
KASUS KEKERASAN DALAM RUMAH TANGGA DI
KABUPATEN BONE

A. Aswar »!", Ahmad Nugraha Abrar "2, Rahmat Hidayat 3, Nani Suciati %*, Asria Wahyuni ®°

abede Unijversitas Tadulako, Palu, Indonesia.

! aaswar@untad.ac.id; > ahmadabrar@untad.ac.id,’ lawatrahmathidayat@untad.ac.id,  nani25@untad.ac.id,’ asriaahmad@untad.ac.id

* Korespondensi Penulis: aaswar@untad.ac.id

INFO ARTIKEL

ABSTRAK

Histori Artikel
Diterima :
Direvisi :
Disetujui :

Kata Kunci

Budaya

Bugis

Hak Perempuan

Kekerasan dalam Rumah Tangga
Patriarki

The low status of women in a patriarchal culture renders them vulnerable
to discrimination and violence within both the social and domestic spheres.
The Bugis community maintains a wide range of cultural traditions,
including a deeply rooted patriarchal paradigm. This imbalance of power
relations significantly increases the likelihood of women experiencing
violence, particularly domestic violence (KDRT). This article aims to
analyze the implications of patriarchal culture in cases of domestic
violence within the Bugis community residing in Bone Regency. The
research employs an empirical legal method, examining law as written
norms while also analyzing legal behavior within society. The findings
reveal that the patriarchal culture of the Bugis community in Bone Regency
has direct implications for domestic violence. Unequal power relations,
restrictions on women’s participation in the social sphere, and the
persistence of the siri’ concept, alongside conservative religious
interpretations, sustain patriarchal behavior within Bugis society.

Keywords: Culture, Bugis, Women's Rights, Domestic Violence,
Patriarchy.

Kedudukan perempuan yang rendah dalam budaya patriarki membuat
nilainya dalam lingkup sosial dan rumah tangga menjadi rentan
mendapatkan diskriminasi dan kekerasan. Masyarakat Bugis memiliki
beragam budaya yang masih terus dilestarikan, termasuk paradigma
patriarki yang masih kental. Relasi kuasa yang tidak seimbang
mengakibatkan besarnya peluang perempuan mendapatkan kekerasan,
terlebih kekerasan dalam rumah tangga (KDRT). Artikel ini bertujuan
untuk menganalisis implikasi budaya patriarki pada kasus KDRT dalam
Masyarakat Bugis yang berdomisili di Kabupaten Bone. Penelitian ini
menggunakan metode penelitian hukum empiris dengan mengamati hukum
sebagai norma tertulis, dan menganalisis perilaku hukum dalam
masyarakat. Hasil penelitian menunjukkan bahwa budaya patriarki pada
masyarakat Bugis di Kabupaten Bone memiliki implikasi terhadap KDRT,
relasi kuasa yang timpang, pembatasan Perempuan dalam lingkup social
serta konsepsi siri’ dan pemahaman agama yang konservatif memelihara
perilaku patriarkal pada Masyarakat Bugis.

Kata Kunci: Budaya, Bugis, Hak Perempuan, Kekerasan dalam Rumah
Tangga, Patriarki.

whttps://|urnal.1a1n-bonc.ac.1d e]urnalannlsa45@gmall.com


https://jurnal.iain-bone.ac.id/
mailto:jurnalannisa45@gmail.com
mailto:aaswar@untad.ac.id

57 An Nisa’ p-ISSN: 1979-2751, e-ISSN: 2685-5712
Vol. 18, No. 2, Desember 2025, page 56-68

1. Pendahuluan

Sejak masa lampau, budaya masyarakat di dunia telah menempatkan laki-laki pada hierarki
teratas, sedangkan perempuan menjadi kelas nomor dua. Ini terlihat pada praktek masyarakat
Hindu misalnya, pada zaman Vedic 1500 SM, perempuan tidak mendapat harta warisan dari
suami atau keluarga yang meninggal. Dalam tradisi masyarakat Buddha pada tahun 1500
SM, perempuan dinikahkan sebelum mencapai usia puberitas. Mereka tidak memperoleh
pendidikan, sehingga sebagian besar menjadi buta huruf. Dalam hukum agama Yahudi,
wanita dianggap inferior, najis, dan sumber polusi. Dengan alasan tersebut, perempuan
dilarang menghadiri upacara keagamaan, dan hanya diperbolehkan berada di rumah
peribadatan. Praktik budaya patriarki terlihat dalam masyarakat Indonesia pada era
penjajahan Belanda maupun Jepang, perempuan dijadikan sebagai budak seks bagi tentara-
tentara asing yang sedang bertugas di Indonesia. Serta terdapat peraturan yang melarang
perempuan mengenyam pendidikan, kecuali mereka berasal dari kalangan priyayi atau
bangsawan (Sakina & A, 2017).

Selama ini masih banyak orang yang salah dalam memahami kedudukan kaum perempuan.
Mereka beranggapan bahwa tugas perempuan hanyalah tugas reproduktif (melahirkan) dan
yang berhubungan dengan urusan domestic (kerumahtanggan). Karena hanya memiliki
fungsi reproduktif, maka tugas perempuan hanyalah di rumah untuk melanjutkan keturunan,
yaitu melahirkan anak dan mengurus anak yang dilahirkannya. Perempuan juga
dipersepsikan sebagai makhluk yang lemah, penuh keterbatasan, selalu menggunakan
perasaan dan tidak logis, sehingga tidak layak untuk bekerja di sektor publik. Kalaupun ada
perempuan yang bekerja di sektor publik, membangun karir dan berkompetensi dengan
kaum laki-laki maka dianggap sudah menyalahi kodratnya sebagai kaum Perempuan
(Halizah & Faralita, 2023).

Dalam data catatan tahunan Komisi Nasional Anti Kekerasan Terhadap Perempuan
(KOMNAS Perempuan), dalam rentan waktu 2001 — 2021, tercatat lebih dari 2.5 juta
Kekerasan Berbasis Gender di ranah personal dengan Kekerasan terhadap Istri (KTI) paling
banyak dilaporkan sebanyak 484.993 kasus, jumlah paling tinggi tercatat di tahun 2009 yaitu
sebanyak 131.375. Selanjutnya Kekerasan Dalam Pacaran (KDP) menempati posisi kedua
terbanyak dalam kekerasan di ranah personal yaitu sebanyak 26.629 kasus, jumlah paling
tinggi tercatat di tahun 2015 yaitu sebanyak 2.839 kasus (Perempuan, 2024). Data tersebut
tentu merupakan data yang terlaporkan melalui system pelaporan khusus dan tidak menutup
kemungkinan, masih banyak lagi kasus yang tidak terjangkau dalam pendataan.

Kekerasan berbasis gender dalam ranah domestik akan bermuara pada kekerasan dalam
rumah tangga, karena dalam rumah tanggalah kedua gender ini akan mengarungi kehidupan
Bersama untuk membentuk kebahagiaan yang kekal. Pada dasarnya setiap orang yang
melangsungkan ikatan perkawinan mempunyai tujuan yang ingin diraih yakni berupa
kebahagiaan lahir maupun batin. Tujuan dari setiap lembaga perkawinan dimuat dalam
angka 4 huruf a Penjelasan Umum UU No. 1 Tahun 1974 yang menyatakan bahwa “Tujuan
perkawinan adalah membentuk keluarga yang bahagia dan kekal. Untuk itu suami istri perlu
saling membantu dan melengkapi, agar masing-masing dapat mengembangkan
kepribadiannya, membantu dan mencapai kesejahteraan spiritual dan materiil (Hamsi et al.,
2024). Patriarki tentu akan menyimpang dari amanat undang-undang tersebut, rumah tangga
tidak akan terhindar dari KDRT.

KDRT adalah fenomena sosial dan hukum yang kompleks, menyangkut relasi kuasa dalam
rumah tangga dan ketimpangan gender yang masih mengakar kuat dalam masyarakat. Dalam

A. Aswar, Ahmad Nugraha Abrar, Rahmat Hidayat, Nani Suciati, & Asria Wahyuni
Luka Warisan: Implikasi Budaya Patriarki pada Kasus Kekerasan dalam Rumah Tangga di Kabupaten Bone



p-ISSN: 1979-2751, e-ISSN: 2685-5712 An Nisa’ 58
Vol. 18, No. 2, Desember 2025, page 56-68

perkembangannnya, korban KDRT sulit mengadukan penderitaan yang dialaminya kepada
penegak hukum, karena kuatnya pandangan bahwa perlakuan kasar suami kepada istri
merupakan bagian dari peristiwa privat (urusan rumah tangga). Realitasnya Penegakan
hukum terhadap istri sebagai korban KDRT dapat menggunakan aturan-aturan hukum, baik
dalam Kitab Undang-Undang Hukum Pidana (KUHP), Undang-Undang Nomor 1 Tahun
1974 tentang Perkawinan, maupun Undang-Undang Penghapusan Kekerasan Dalam Rumah
Tangga (UU PKDRT) (Sutiawati & Mappaselleng, 2020).

Negara memiliki tanggung jawab untuk memberikan perlindungan terhadap warganya,
termasuk dalam ruang domestik. Hadirnya Undang-Undang No. 23 Tahun 2004 tentang
Penghapusan Kekerasan dalam Rumah Tangga (UU PKDRT) merupakan langkah penting
dalam pengakuan dan perlindungan hukum terhadap korban KDRT, harapan besar
tersematkan dalam penetapan UU tersebut untuk menekan angka kasus kekerasan dalam
rumah tangga, akan tetapi didalam implementasinya terdapat berbagai hambatan, termasuk
hambatan budaya yang sudah turun temurun dijaga oleh Masyarakat Bugis. Berdasarkan
uraian tersebut, peneliti tertarik untuk memperdalam pengetahuan terkait implikasi budaya
Patriarki pada Masyarakat Bugis terhadap KDRT dengan melakukan penelitian yang
berjudul “Luka Warisan: Implikasi Budaya Patriarki pada kasus Kekerasan dalam Rumah
Tangga di Kabupaten Bone”.

2. Metode

Metode yang dipakai dalam penelitian ini adalah metode penelitian hukum yuridis sosiologis
(empiris), yaitu pendekatan yang bertujuan untuk melihat dan menganalisis hukum tidak
hanya sebagai norma tertulis (law in books), tetapi juga sebagai perilaku nyata dalam
masyarakat (law in action) (Soekanto, 2014). Metode penelitian ini disebut juga penelitian
lapangan, didasarkan pada data primer/fundamental, yaitu data yang diperoleh langsung dari
masyarakat sebagai sumber informasi pertama melalui observasi, wawancara atau
penyebaran kuesioner. Jika penelitian hukum normatif didasarkan pada data sekunder maka
penelitian hukum sosiologis/empiris didasarkan pada data primer/dasar (efendi & ibrahim,
2016).

Pendekatan yang digunakan adalah pendekatan yuridis empiris/sosiologis, artinya suatu
penelitian yang dilakukan terhadap keadaan nyata masyarakat atau lingkungan masyarakat
dengan maksud dan tujuan untuk menemukan fakta (fact-finding), yang kemudian menuju
pada identifikasi (problem-identification) dan pada akhirnya menuju kepada penyelesaian
masalah (problem-solution) (Waluyo, 2002). Pendekatan ini dipilih karena permasalahan
yang dikaji tidak hanya menyangkut norma hukum yang tertulis, tetapi juga bagaimana
norma tersebut berinteraksi dan berhadapan dengan struktur budaya masyarakat, khususnya
budaya patriarki dalam masyarakat Bugis di Kabupaten Bone.

Pendekatan yuridis digunakan untuk menelaah norma hukum yang berlaku, khususnya
Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2004 tentang Penghapusan Kekerasan Dalam Rumah
Tangga, serta peraturan perundang-undangan lain yang relevan dalam melindungi hak-hak
perempuan. Pendekatan ini penting untuk memahami kerangka normatif yang dimiliki
negara dalam upaya perlindungan terhadap korban KDRT. Sementara itu, pendekatan
sosiologis digunakan untuk menggali fenomena sosial terkait pelestarian budaya patriarki di
masyarakat Bugis dan implikasinya terhadap relasi kuasa antara laki-laki dan perempuan,
baik dalam ranah publik maupun domestik atau rumah tangga.

Penelitian ini dilaksanakan di Kabupaten Bone, Sulawesi Selatan pada Bulan Mei hingga
Juli tahun 2025. Sumber data dalam penelitian ini terbagi menjadi dua yaitu data primer dan

A. Aswar, Ahmad Nugraha Abrar, Rahmat Hidayat, Nani Suciati, & Asria Wahyuni
Luka Warisan: Implikasi Budaya Patriarki pada Kasus Kekerasan dalam Rumah Tangga di Kabupaten Bone



59 An Nisa’ p-ISSN: 1979-2751, e-ISSN: 2685-5712
Vol. 18, No. 2, Desember 2025, page 56-68

data sekunder. Data primer adalah data yang dikumpulkan secara langsung atau pribadi dari
partisipan penelitian. Data primer ini berisi informasi yang akurat, faktual, dan ilmiah. Data
ini berfungsi sebagai dasar untuk pemecahan masalah selanjutnya. Data primer ini dapat
diperoleh melalui wawancara dengan individu terkait, pertanyaan, hasil tes, dan sebagainya.
Data primer adalah data yang dikumpulkan langsung dari narasumber atau informan di
bidang penelitian masing-masing (Nasution, 2023). Untuk mendapatkan substansi dari
penelitian ini maka peneliti melaksanakan wawancara dengan berbagai aspek yang
berkepentingan, misalnya masyarakat yang merasakan langsung dampak patriarki, aktivis
perempuan, pemerintah, budayawan hingga akademisi.

Data penelitian sekunder adalah informasi yang tidak berasal langsung dari subjek penelitian
atau sumber utama yang digunakan dalam penelitian. Data sekunder melengkapi dan
memperluas data primer. Data sekunder adalah referensi relevan yang dapat membantu
penelitian ini, mencakup terbitan berkala, majalah, buku, internet, dan sumber lain yang
dapat digunakan sebagai data pendukung (Nasution, 2023). Dalam penelitian ini, beberapa
data sekunder yang digunakan berasal dari buku, produk per undang-undangan, publikasi
ilmiah dan penelitian terdahulu terkait isu serupa.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi kepustakaan (library research) dan studi
lapangan (field research). Studi kepustakaan dilakukan dengan menelaah literatur, dokumen
hukum, dan hasil penelitian sebelumnya yang relevan dengan tema patriarki dan KDRT.
Studi lapangan dilakukan melalui wawancara mendalam (in-depth interview) terhadap
beberapa informan kunci, seperti korban KDRT, tokoh masyarakat, aparat penegak hukum,
akademisi dan pegiat perlindungan perempuan di Kabupaten Bone.

Data yang diperoleh dianalisis secara kualitatif dengan metode deskriptif analitis, yaitu
menguraikan data berdasarkan temuan di lapangan dan mengaitkannya dengan teori hukum
serta kerangka budaya yang relevan. Analisis ini membantu menemukan hubungan antara
keberlakuan hukum dan nilai-nilai sosial yang hidup dalam masyarakat, serta hambatan
struktural yang dihadapi oleh perempuan korban KDRT dalam mengakses keadilan.

3. Hasil dan Pembahasan
Budaya Patriarki

Budaya patriarki merujuk pada sistem sosial di mana laki-laki memegang kekuasaan
dominan dalam berbagai aspek kehidupan, termasuk politik, ekonomi, moral, dan sosial.
Dalam masyarakat patriarkal, laki-laki sering diposisikan sebagai kepala keluarga,
pengambil keputusan utama, dan simbol kekuatan, sedangkan perempuan cenderung
dianggap sebagai subordinat atau pendukung. Sistem patriarki menempatkan laki-laki
sebagai pemegang kekuasaan utama dan mendominasi dalam peran kepemimpinan politik,
otoritas moral, hak-hak sosial, dan kepemilikan properti. Dalam lingkup keluarga, sosok
yang disebut “bapak” (ayah) memiliki otoritas terhadap perempuan, anak-anak, dan harta
benda. Dominasi budaya patriarki yang mengakar secara kuat di Masyarakat memberikan
sumbangan yang besar terhadap terpinggirkannya posisi dan peran perempuan. Artinya telah
terjadi ketidakadilan, dan kaum perempuan yang paling banyak menjadi korban dari
ketidakadilan tersebut.(Halizah & Faralita, 2023)

Paradigma patriarki ini kemudian membentuk pola pikir dan perilaku masyarakat, akademisi
dan penentu kebijakan dalam memperlakukan perempuan, sehingga membentuk sebuah
kebiasaan yang terus berulang hingga membudaya. Budaya patriarki ini menyebabkan kaum
perempuan menjadi kelompok yang termarginalkan, terpinggirkan dan tidak menjadi unsur

A. Aswar, Ahmad Nugraha Abrar, Rahmat Hidayat, Nani Suciati, & Asria Wahyuni
Luka Warisan: Implikasi Budaya Patriarki pada Kasus Kekerasan dalam Rumah Tangga di Kabupaten Bone



p-ISSN: 1979-2751, e-ISSN: 2685-5712 An Nisa’ 60
Vol. 18, No. 2, Desember 2025, page 56-68

prioritas dalam berbagai bidang kehidupan, termasuk dalam menentukan kebijakan, bahkan
ketika kebijakan tersebut terkait kepentingan perempuan itu sendiri. Semua ini tidak terjadi
secara serta merta, tapi melalui proses perjalanan yang panjang, yang bersumber dari norma-
norma yang berlaku di masyarakat, penafsiran atas ajaran agama yang keliru, dan instrumen-
instrumen pendidikan sejak dini bahkan dari pendidikan keluarga hingga pada pendidikan
formal.

Feby Triadi, seorang peneliti yang mendalami isu budaya dan adat bugis, dalam wawancara
yang dilakukan pada 6 Juni 2024, menjelaskan bahwa lakil-laki dalam keluarga Bugis
memiliki dominasi yang besar, “dominasi laki-laki dalam keluarga pada masyarakat Bugis
erat kaitannya dengan sistem nilai, struktur kekerabatan, dan pembagian peran gender yang
diwariskan secara turun-temurun. Masyarakat Bugis menganut sistem patrilineal—bilateral:
garis keturunan dan warisan, Bugis mengenal sistem bilateral (garis ayah dan ibu diakui),
tetapi pengambilan keputusan dan kontrol ekonomi sering condong pada pihak laki-laki,
terutama ayah atau suami.” Hal ini jelas menggambarkan dominasi laki-laki dalam keluarga
bugis sangatlah besar, bukan hanya terkait pengambilan keputusan, bahkan sampai kontrol
ekonomi.

Patriarki seakan menjadi budaya yang terus dijaga dan terpelihara secara turun temurun,
benalu yang perlahan menghabiskan kesempatan perempuan untuk mendapatkan kesetaraan
dan memperbesar tembok pembatas antara Perempuan dan kesetaraan. Perspektif
maskulinitas dan kuasa mutlak oleh laki-laki juga menimbulkan relasi kuasa yang tidak
seimbang, sehingga kekerasan berbasis gender tidak dapat terhindarkan, klaim pelindung,
pemimpin, penuntun tatkala menjadi dalih untuk membenarkan suatu perbuatan yang hanya
menimbulkan luka yang mendalam dan memupuskan harapan Perempuan untuk mencapai
sejatinya kemerdekaan. Hal ini sejalan dengan hasil wawancara yang dilakukan pada bulan
agustus 2022 kepada salah satu Perempuan bugis yang menjadi objek penelitian terdahulu,
“berdasarkan hasil wawancara dari Ibu Rappe yaitu disaat usianya yang tergolong sangat
muda dia menikah sedangkan kembarannya yang laki-laki bisa melanjutkan pendidikannya
hingga jenjang sarjana dan memiliki karir yang bagus, tentunya itu agak timpang mengingat
Ibu Rappe tidak memperoleh kesempatan yang sama dengan kembarannya” (Umar &
Tenriawaru, 2024).

Menurut Walby dalam Yanuaris You (2021), seorang sosiolog feminis asal Inggris, patriarki
ditanam dan diperkuat kembali dalam masyarakat melalui struktur-struktur sosial yang
berbeda, system ini didukung oleh norma-norma sosial dan budaya serta ajaran keagamaan
dalam kehidupan masyarakat. Walby melanjutkan bahwa patriarki adalah "sistem struktur
dan praktik sosial di mana laki-laki mendominasi, menindas, dan mengeksploitasi
perempuan." Definisi ini menekankan bahwa patriarki tidak hanya berbentuk norma budaya,
tetapi juga terlembagakan dalam struktur sosial seperti hukum, pendidikan, dan institusi
agama (You, 2021).

Beberapa pendapat masih menimbulkan perdebatan mengenai patriarki, apakah hanya
budaya atau merupakan sistem yang terlembaga. Pendukung teori struktural berargumen
bahwa patriarki menyusup ke dalam aturan dan institusi, bukan sekadar kebiasaan atau adat.
Hal ini membuat ketimpangan gender sulit diubah hanya dengan perubahan sikap individu.
Sebaliknya, pendekatan kulturalis melihat bahwa budaya patriarki bertahan karena norma
dan nilai tradisional yang terus diwariskan dari generasi ke generasi, terutama dalam konteks
keluarga dan agama. Misalnya, dalam masyarakat agraris atau pedesaan, anak laki-laki
sering dianggap sebagai penerus keluarga, sedangkan anak perempuan disiapkan untuk
peran domestik. Narasi seperti ini sering diinternalisasi bahkan sejak kecil, dan menjadi
bagian dari identitas gender seseorang.

A. Aswar, Ahmad Nugraha Abrar, Rahmat Hidayat, Nani Suciati, & Asria Wahyuni
Luka Warisan: Implikasi Budaya Patriarki pada Kasus Kekerasan dalam Rumah Tangga di Kabupaten Bone



61 An Nisa’ p-ISSN: 1979-2751, e-ISSN: 2685-5712
Vol. 18, No. 2, Desember 2025, page 56-68

Di Indonesia, perspektif yang melihat kaum laki-laki berwenang di atas perempuan ini masih
awet hingga kini, membudaya dan membentuk paradigma yang terus diwariskan secara
turun temurun. Segelintir masyarakat masih menganut stigma seksis tersebut sehingga
timbul berbagai macam bentuk pembatasan dan diskriminasi pada kaum perempuan di
berbagai bidang maupun aktivitas. Adanya pengkotak-kotakan sektor yang disebut domestik
dan publik membuat ruang gerak perempuan menjadi terbatas ketika ingin berada di taraf
yang setara dengan laki-laki di ruang publik (Apriliandra & Krisnani, 2021).

Saberiani (29 tahun), warga Kelurahan Apala, Kecamatan Barebbo, Kabupaten Bone.
Seorang dosen dan ibu rumah tangga dalam kutipan dari wawancara yang dilakukan pada
bulan Juni tahun 2025, "waktu saya menyampaikan ke keluarga bahwa saya ingin
melanjutkan pendidikan S3 di luar negeri, respon pertama yang diberikan oleh keluarga
bukan soal kekhawatiran biaya atau keamanan, melainkan pertanyaan dan pernyataan: 'nanti
siapa yang mau menikahimu? umur bapak sudah tua, kalau kamu terlalu pintar, laki-laki
akan berpikir seribu kali untuk meminangmu.' Itu menyakitkan sekali, karena seolah-olah
pencapaian akademik saya dilihat sebagai ancaman, bukan prestasi." Wawancara ini
mencerminkan bagaimana budaya patriarki yang menjelma dalam ekspektasi sosial dapat
membatasi pilihan perempuan, bahkan dalam konteks pendidikan dan karir.

Selain dari posisi Perempuan yang dianggap selalu nomor dua, laki-laki memiliki naluri
maskulinitas, sebagai pencari nafkah dan kepala rumah tangga, laki-laki menyandang status
sebagai bapak di dalam keluarga, yang juga ditempatkan sebagai penguasa di dalam
keluarga. Komunikasi dan hubungan di dalam keluarga adalah hubungan kekuasaan, di mana
bapak menjadi penguasa, yang tidak hanya menguasai keluarga, tetapi juga membentuk
keluarga dalam kekuasaan laki-laki dan menempatkan perempuan sebagai manusia kelas dua
di dalam keluarga. Karena itu, sistem hidup dan budaya di dalam keluarga juga membentuk
pola kekuasaan di mana bapak adalah penguasanya. Budaya yang popular sebagai budaya
patriarki ini tidak hanya berhenti di dalam keluarga atau rumabh, tetapi juga menjadi budaya
masyarakat dan budaya bernegara. Karena itu, semua permasalahan yang dialami oleh
perempuan dianggap telah selesai diwakili oleh bapak, oleh suami, atau oleh laki-laki.
Budaya dan ideologi patriarki tersosialisasi di dalam masyarakat karena mendapat legitimasi
dari berbagai aspek kehidupan, baik agama dan kepercayaan, maupun bernegara. Karena itu,
sekalipun dalam sejarah, banyak sekali perempuan yang mempunyai posisi penting di dalam
masyarakat dan negara, tidak selalu mendapat apresiasi mengenai peran dan kemampuannya
(Palulungan, L., Kordi K., M. G. H., & Ramli, 2020).

Untuk memaksimalkan perbaikan peran kaum perempuan ke depan, maka pemahaman
masalah kesetaraan gender mutlak diperlukan. Kesetaraan dan keadilan gender merupakan
syarat mutlak untuk menciptakan tatanan masyarakat yang adil dan manusiawi. Oleh sebab
itu, tidak benar jika ada orang yang beranggapan bahwa gerakan kesetaraan dan keadilan
gender merupakan upaya merusak tatanan masyarakat yang telah ada. Sesungguhnya
kesetaraan dan keadilan gender adalah upaya untuk menciptakan tatanan masyarakat yang
adil dan manusiawi, oleh karena itu laki-laki dan perempuan harus berupaya untuk melawan
sistem yang tidak adil ini.

Kekerasan dalam rumah tangga

Kekerasan (Terhadap Perempuan) dalam Rumah Tangga, secara ringkas adalah setiap
tindakan kekerasan verbal maupun fisik, pemaksaan atau ancaman pada nyawa yang

dirasakan pada seorang perempuan, apakah masih anak-anak atau sudah dewasa, yang
menyebabkan kerugian fisik atau psikologis, penghinaan atau perampasan kebebasan dan

A. Aswar, Ahmad Nugraha Abrar, Rahmat Hidayat, Nani Suciati, & Asria Wahyuni
Luka Warisan: Implikasi Budaya Patriarki pada Kasus Kekerasan dalam Rumah Tangga di Kabupaten Bone



p-ISSN: 1979-2751, e-ISSN: 2685-5712 An Nisa’ 62
Vol. 18, No. 2, Desember 2025, page 56-68

yang melanggengkan subordinasi perempuan. Adapun pengertian kekerasan dalam rumah
tangga, sebagaimana tertuang dalam rumusan pasal 1 Deklarasi Penghapusan Tindakan
Kekerasan terhadap Perempuan dapat disarikan sebagai setiap tindakan berdasarkan jenis
kelamin yang berakibat kesengsaraan atau penderitaan perempuan secara fisik, seksual, atau
psikologis, termasuk ancaman tindakan tertentu, pemaksaan atau perampasan secara
sewenang-wenang baik yang terjadi di depan umum atau dalam kehidupan pribadi
(keluarga). Lebih tegas lagi dapat dikatakan bahwa kekerasan terhadap perempuan dalam
rumah tangga terutama digunakan untuk mengontrol seksualitas perempuan dan peran
reproduksi mereka. Hal ini sebagaimana biasa terjadi dalam hubungan seksual antara suami
dan istri di mana suami adalah pihak yang membutuhkan dan harus dipenuhi kebutuhannya
dan hal ini tidak terjadi sebaliknya (Sriwidodo, 2021).

Kekerasan dalam rumah tangga (KDRT) adalah segala bentuk kekerasan fisik, psikis,
seksual, ekonomi, dan penelantaran yang terjadi dalam lingkup hubungan keluarga, baik
antara suami-istri, orang tua-anak, maupun anggota keluarga lainnya yang tinggal dalam satu
rumah. Menurut Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 23 Tahun 2004 tentang
Penghapusan Kekerasan dalam Rumah Tangga, KDRT adalah setiap perbuatan terhadap
seseorang, terutama perempuan, yang berakibat timbulnya penderitaan atau kesengsaraan
secara fisik, seksual, psikologis, dan/atau penelantaran rumah tangga termasuk ancaman
untuk melakukan perbuatan, pemaksaan, atau perampasan kemerdekaan secara melawan
hukum dalam lingkup rumah tangga (Tina Marlina et al., 2022). Definisi ini menunjukkan
bahwa KDRT bukan hanya kekerasan fisik seperti pemukulan, tetapi juga termasuk tindakan
non-fisik seperti penghinaan, pengendalian ekonomi, pelecehan seksual, bahkan pengabaian
hak-hak dasar anggota keluarga.

KDRT dapat terjadi dalam berbagai bentuk dan tingkat keparahan, dan semua bentuk KDRT
dapat memiliki dampak yang signifikan pada korban dan keluarga mereka. Pandangan
terdahap bentuk kekerasan di indonesia, terutama kekerasan dalam rumah tangga yaitu
bentuk dari diskriminasi terhadap hak asasi manusia dan merupakan kejahatan terhadap
martabat kemanusiaan. Kekerasan dalam rumah tangga berpengaruh besar terhadap
kehidupan seseorang dan terlebih terhadap orang — orang yang berada didalam ruang lingkup
rumah tangga tersebut. Terlebih apabila kekerasan dalam rumah tangga dapat berdampak
pada lahirnya generasi yang memiliki moral yang buruk. Oleh karena itu, penting bagi kita
untuk mengenali tanda-tanda KDRT dan menangani masalah ini dengan serius (Setiawan,
2024).

Kekerasan dalam rumah tangga bukan sekadar masalah individu atau moralitas, melainkan
persoalan sistemik yang berakar pada relasi kuasa yang timpang dalam keluarga. Dalam
masyarakat patriarkal, suami sering dianggap sebagai pemimpin mutlak dalam rumah
tangga, sehingga perilaku dominatif bahkan abusif dapat dimaklumi atas nama "mendidik"
atau "mengatur” istri dan anak. Argumentasi ini diperkuat oleh fakta bahwa pelaku KDRT
tidak selalu menyadari bahwa tindakannya adalah kekerasan. Misalnya, suami yang
membatasi akses keuangan istri dengan alasan "melindungi" justru melakukan kekerasan
ekonomi. Demikian pula, ejekan atau ancaman verbal dapat menyebabkan trauma psikologis
yang mendalam.

Pernyataan Agung Rachmadi, Kepala Unit Pelayanan Terpadu Perlindungan Perempuan dan
Anak (UPT PPA) Kabupaten Bone dalam wawancara yang dilakukan pada 28 Juli 2025,
“sebagian besar bapak yang melakukan kekerasan terhadap anak maupun istrinya,
menganggap bahwa hal tersebut merupakan hal wajar dilakukan, selama tindakan ini
dianggap sebagai langkah untuk menjaga nama baik keluarga maupun untuk membina
keluarganya”. Pernyataan ini menegaskan bahwa perilaku kekerasan dalam keluarga sering

A. Aswar, Ahmad Nugraha Abrar, Rahmat Hidayat, Nani Suciati, & Asria Wahyuni
Luka Warisan: Implikasi Budaya Patriarki pada Kasus Kekerasan dalam Rumah Tangga di Kabupaten Bone



63 An Nisa’ p-ISSN: 1979-2751, e-ISSN: 2685-5712
Vol. 18, No. 2, Desember 2025, page 56-68

dianggap wajar jika menyangkut pembinaan keluarga, terlebih ketika kesalahan yang
dilakukan oleh anggota keluarganya akan mengancam nama baik keluarga. “Siapa lagi yang
mau membina, sedangkan saya adalah kepala keluarga”, ucap Agung menirukan pernyataan
pelaku KDRT yang telah dia tangani. Kuasa laki-laki dalam keluarga, terlebih status
pemimpin yang melekat padanya seakan menjadi dalih pendukung tindak kekerasan,
pembenaran atas titipan luka yang menyisakan trauma.

Posisi isteri sebagai korban kekerasan dalam rumah tangga ternyata masih menjadi
problematis setelah ada pengaturan dari Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2004 tentang
Penghapusan Kekerasan dalam Rumah Tangga (UU PKDRT). Hal ini disebabkan apabila
isteri mengalami kekerasan dalam rumah tangga baik kekerasan fisik maupun psikis dan lain
sebagainya melaporkan suami tersebut kepada pihak yang berwajib dalam hal ini pihak
kepolisian ditakutkan suami hendak bertambah kasar terhadap diri isteri, apalagi terdapat
beberapa isteri yang masih saja menjadi pihak yang dirugikan terhadap kekerasan dalam
rumah tangga lebih memilih diam terhadap penderitaan dari tindak kekerasan yang
dideritanya sebab merasa gelisah terhadap masa depannya jika suami tersebut berhadapan
dengan penegak hukum (Polisi). Artinya bahwa dalam tataran penegakan hukum terhadap
kekerasan dalam rumah tangga yang dialami isteri akibat perlakuan dari suami, masih
memiliki keterbatasan yang nyata, hal ini dikarenakan isteri sebagai korban KDRT
cenderung bersikap diam terhadap perlakuan suaminya (Sopacua, 2022).

Kekerasan Dalam Rumah Tangga (KDRT) dapat menimbulkan tekanan yang berakibat pada
terganggunya psikis seseorang. Seorang istri yang mengalami tindak kekerasan fisik maupun
kekerasan seksual dapat mengakibatkan krisis psikologis yang semakin membuatnya
tertekan dan tidak dapat percaya diri. Terlebih penderitaan seorang istri yang mengalami
kekerasan seksual menimbulkan kehilangan disfungsi seksual dan penyakit di daerah
kewanitaannya. KDRT memiliki dampak yang signifikan pada korban dan keluarga mereka
(Setiawan, 2024). KDRT juga memiliki dimensi struktural. Dalam banyak kasus, korban
tidak memiliki dukungan hukum atau sosial yang memadai. Lembaga penegak hukum
kadang-kadang enggan menindak lanjuti laporan karena menganggapnya sebagai "urusan
rumah tangga", bukan tindak pidana.

Implikasi Budaya Patriarki pada Kasus KDRT dalam Masyarakat Bugis

Masyarakat Bugis, sebagai salah satu suku besar di Sulawesi Selatan, memiliki struktur
sosial dan budaya yang cukup kuat, termasuk dalam hal peran gender dan relasi kekuasaan
dalam rumah tangga. Meskipun budaya Bugis mengenal konsep “siri” (harga diri) dan
“pesse” (empati), yang mengatur perilaku sosial dan kehormatan, namun relasi patriarkal
tetap sangat dominan dalam kehidupan keluarga dan masyarakat. Dalam sistem budaya
Bugis tradisional, laki-laki dianggap sebagai kepala keluarga dan pemegang otoritas penuh
terhadap istri dan anak-anak. Sementara perempuan dididik untuk taat, setia, dan menjaga
nama baik keluarga. Norma-norma ini sering kali menjadi pembenaran terhadap dominasi
laki-laki, bahkan ketika sudah menjurus ke bentuk kekerasan, baik fisik maupun non-fisik.
Dalam penelitian yang dilakukan, terdapat beberapa implikasi budaya patriarki dengan kasus
kekerasan dalam rumah tangga pada Masyarakat Bugis di kabupaten Bone, diantaranya;

1. KDRT sebagai fenomena tersembunyi

Dalam masyarakat Bugis, kekerasan dalam rumah tangga sering tidak terlihat di
permukaan karena adanya norma sosial yang kuat untuk menjaga kehormatan keluarga.
Konsep “siri” mendorong banyak korban, terutama perempuan, untuk menutupi kekerasan
yang mereka alami agar tidak mempermalukan keluarga di mata masyarakat. Hal ini

A. Aswar, Ahmad Nugraha Abrar, Rahmat Hidayat, Nani Suciati, & Asria Wahyuni
Luka Warisan: Implikasi Budaya Patriarki pada Kasus Kekerasan dalam Rumah Tangga di Kabupaten Bone



p-ISSN: 1979-2751, e-ISSN: 2685-5712 An Nisa’ 64
Vol. 18, No. 2, Desember 2025, page 56-68

memperparah posisi perempuan karena mereka tidak hanya menjadi korban kekerasan,
tetapi juga korban sistem nilai yang membungkam.

Menanggapi perihal konsepsi siri’ dalam permasalahan rumah tangga, Feby Triadi
memandang bahwa, “siri’ mengandung kewajiban moral untuk menutup aib keluarga dari
pihak luar. Masalah internal rumah tangga, apalagi yang menyangkut perselisihan,
kekerasan, atau konflik, dianggap tidak pantas diungkap kepada orang luar kecuali kepada
pihak tertentu yang dipercaya untuk menyelesaikan masalah. Membiarkan aib keluarga
diketahui publik dianggap dapat menurunkan martabat (mapakasiri’) dan mempermalukan
garis keturunan.” Hal ini menegasakan bahwa ada larangan secara tersirat untuk membuka
diri perihal masalah rumah tangga, karena dianggap akan menurunkan nilai atau martabat
keluarga dalam masyarakat.

Menurut Ratnawati, Direktur Lembaga Pemberdayaan Perempuan (LPP) Bone,
perempuan Bugis yang mengalami KDRT sering kali tidak melaporkan kasusnya karena
takut dianggap sebagai istri yang durhaka dengan menyebarkan aib keluarga besar,
“bahkan, ada kecenderungan dari keluarga atau tokoh adat untuk mendamaikan kasus
KDRT, kepala dusun, kepala desa, hingga pejabat tingkat kabupaten banyak
mengintervensi kasus KDRT”, penyelesaian di internal keluarga dianggap lebih solutif
daripada membawanya ke ranah hukum, hal ini akan mengakibatkan kerugian besar pada
Perempuan yang berada pada posisi korban serta tidak akan ada pemulihan haknya sebagai
korban maupun penanganan trauma yang dialami.

2. Bentuk-bentuk kekerasan dan ketimpangan

Beberapa bentuk nyata kekerasan dan ketimpangan yang dialami perempuan bugis atas
implikasi budaya patriarki dan toleransi terhadap KDRT di masyarakat Bugis meliputi:

1) Kekerasan fisik dan psikis dalam rumah tangga, Perempuan bugis yang ingin
menuntut hak perlindungan atas kekerasan sering dibungkam atas nama
keharmonisan atau aib keluarga. Kuasa penuh laki-laki atas nama kepala/ pemimpin
dalam keluarga menyebabkan perilaku sewenang-wenang membuka peluang besar
terjadinya kekerasan, khususnya terhadap Perempuan dalam rumah tangga.

2) Kekerasan ekonomi, posisi Perempuan sebagai ibu rumah tangga hanya dibatasi
pada aspek pekerjaan domestik, di mana perempuan tidak memiliki akses terhadap
pengelolaan keuangan, atau dipaksa bergantung sepenuhnya pada suami. Hal ini
banyak merugikan Perempuan sebagai korban KDRT oleh suaminya, karena takut
tidak dapat memenuhi kebutuhan ekonominya atau anak-anaknya jika sampai
melaporkan pencari nafkah tunggalnya ke penegak hukum,

3) Pembatasan ruang gerak sosial perempuan, yang dianggap wajar selama masih
dalam koridor adat, padahal sesungguhnya membatasi partisipasi perempuan dalam
pendidikan, politik, dan ekonomi. Stigma bahwa perempuan selalu berada dibawah
laki-laki, baik dalam ranah domestik maupun publik seakan menjadi tembok besar
yang menghalangi kesetaraan hak Perempuan dan laki-laki, hal ini juga
menyebabkan akses Perempuan menjadi terbatas dalam perumusan kebijakan atau
keputusan dalam rumah tangga maupun dalam pemerintahan.

3. Pertentangan antara Budaya dan Modernitas

Meskipun masyarakat Bugis kini mengalami perubahan seiring dengan arus modernisasi
dan meningkatnya kesadaran gender, masih ada ketegangan antara nilai-nilai tradisional
dan norma hukum modern. Undang-undang seperti UU PKDRT sudah ada, namun
implementasinya lemah karena berbenturan dengan nilai-nilai budaya dan kekuasaan
simbolik laki-laki dalam struktur sosial. Sebagian perempuan muda Bugis mulai

A. Aswar, Ahmad Nugraha Abrar, Rahmat Hidayat, Nani Suciati, & Asria Wahyuni
Luka Warisan: Implikasi Budaya Patriarki pada Kasus Kekerasan dalam Rumah Tangga di Kabupaten Bone



65 An Nisa’ p-ISSN: 1979-2751, e-ISSN: 2685-5712
Vol. 18, No. 2, Desember 2025, page 56-68

menunjukkan resistensi terhadap ketimpangan ini, terutama yang memiliki akses
pendidikan dan dukungan dari jaringan sosial yang lebih luas. Namun, mereka tetap
menghadapi tekanan dari lingkungan sekitar, termasuk dalam bentuk stigma sosial dan
penilaian moral.

Dalam wawancara yang dilakukan pada hari senin, 28 Juli 2025, Asia menjelaskan bahwa
“partisipasi Perempuan dalam ranah publik telah dibuka dan didorong oleh negara, baik
dalam lingkup ekonomi, social, politik dan budaya, hal ini dapat kita lihat dengan berbagai
produk perundang-undangan yang diterbitkan pemerintah, contoh konkritnya dalam
Undang-undang Nomor 7 tahun 2017 yang mengatur keterwakilan Perempuan minimal
30% dalam pemilu dan partai politik”. Dalam beberapa komunitas, khususnya yang lebih
terbuka dan urban, kesetaraan gender mulai diperjuangkan dan KDRT mendapat perhatian
lebih serius. Namun di banyak daerah pedesaan atau komunitas konservatif, nilai patriarki
masih sangat kuat, menjadikan KDRT sebagai rahasia umum yang jarang disentuh.
“banyak akses yang disediakan oleh pemerintah untuk memfasilitasi perempuan korban
KDRT, misalnya layanan di Unit Pelayanan Terpadu Perlindungan Perempuan dan Anak,
tetapi kadang ‘self stigma’ pada Perempuan itu sendiri yang memelihara ketidak adilan
yang didapatkan”, tambah Asia, yang merupakan seorang akademisi dan juga aktivis
Perempuan.

Ketika muncul pertanyaan, apakah Masyarakat bugis menentang modernitas? Sebagian
besar pasti bersepakat mengatakan tidak, akan tetapi nilai dan perilaku tradisional yang
tidak sejalan dengan isu modernitas masih banyak kita jumpai, sama halnya ketika
pertanyaan “apakah masyarakat bugis masih menganut budaya patriarki?”, jawaban yang
dijumpai adalah tidak, tetapi dalam kondisi faktualnya perilaku patriarkal masih banyak
terjadi dalam lingkup keluarga, Masyarakat, bahkan dalam pemerintahan.

4. Faktor Penyebab KDRT Pada Masyarakat Bugis

KDRT merupakan masalah serius yang masih sering terjadi dalam masyarakat, termasuk
di kalangan masyarakat Bugis. Meskipun dikenal memiliki budaya luhur yang menjunjung
tinggi nilai-nilai kesopanan, keberanian, dan kehormatan, namun patriarki yang mengakar
dalam sistem sosial masyarakat Bugis telah menjadi salah satu faktor utama penyebab
terjadinya KDRT. Dalam struktur sosial Bugis, laki-laki seringkali dianggap sebagai
kepala keluarga dan pemegang otoritas tertinggi dalam rumah tangga, sementara
perempuan diposisikan sebagai subordinat yang harus patuh dan tunduk kepada suami
(Syamsuddin, 2022). Ketimpangan relasi kuasa inilah yang membuka ruang terjadinya
kekerasan berbasis gender di lingkungan domestik, posisi ini dianggap memberi “hak
moral” kepada suami untuk mengatur, mengontrol, bahkan “mendisiplinkan” istri dan
anak-anaknya. Pemahaman ini tertanam sejak kecil melalui pendidikan informal di
keluarga dan masyarakat. Anak perempuan diajarkan untuk bersikap lembut, tunduk, dan
menjaga kehormatan keluarga, sedangkan anak laki-laki diajarkan menjadi tegas, kuat,
dan bertanggung jawab secara mutlak.

Konstruksi budaya Bugis yang mengutamakan konsep siri’ (harga diri) juga secara tidak
langsung dapat memicu kekerasan dalam rumah tangga. Dalam beberapa kasus, laki-laki
merasa harga dirinya ternodai jika istri dianggap melawan atau mengkritik keputusan
suami, sehingga respons yang diambil adalah tindakan represif berupa kekerasan fisik atau
verbal (Rahman, 2020). Dalam hal ini, siri’ yang seharusnya menjadi nilai moral positif
berubah menjadi alat pembenar perilaku kekerasan karena disalahartikan sebagai simbol
superioritas laki-laki, relasi kuasa yang timpang ini sering menjadi akar terjadinya

A. Aswar, Ahmad Nugraha Abrar, Rahmat Hidayat, Nani Suciati, & Asria Wahyuni
Luka Warisan: Implikasi Budaya Patriarki pada Kasus Kekerasan dalam Rumah Tangga di Kabupaten Bone



p-ISSN: 1979-2751, e-ISSN: 2685-5712 An Nisa’ 66
Vol. 18, No. 2, Desember 2025, page 56-68

kekerasan, terutama saat perempuan dianggap melanggar norma peran gender yang
diharapkan. Tekanan sosial dari lingkungan keluarga besar, tetangga, hingga tokoh adat
sering mendorong korban untuk bertahan dalam hubungan abusif demi menjaga nama
baik. Dalam beberapa kasus, perempuan yang mencoba mencari bantuan justru dinasihati
untuk “bersabar” dan tidak memperkeruh keadaan rumah tangga.

Faktor ekonomi juga menjadi pemicu signifikan terjadinya KDRT. Dalam masyarakat
Bugis yang dominan agraris dan nelayan, ketidakstabilan penghasilan keluarga sering kali
menciptakan tekanan psikologis yang berujung pada konflik rumah tangga. Tekanan
ekonomi tersebut memicu frustrasi dan agresivitas, yang kemudian ditumpahkan dalam
bentuk kekerasan terhadap anggota keluarga, terutama istri (Masykur, 2021). Situasi ini
diperparah dengan kurangnya pemahaman tentang hukum dan minimnya akses perempuan
terhadap keadilan hukum, yang membuat mereka cenderung memilih diam daripada
melaporkan kekerasan yang dialami. Dalam masyarakat yang masih menjunjung peran
domestik perempuan secara eksklusif, perempuan seringkali tidak memiliki akses ke
sumber daya ekonomi atau pendidikan yang dapat memberdayakan mereka untuk keluar
dari situasi kekerasan. Banyak perempuan Bugis yang bergantung secara finansial pada
suami, sehingga mereka merasa tidak memiliki pilihan selain tetap bertahan meski
mengalami kekerasan. Ketergantungan ini diperparah oleh norma yang membatasi
perempuan untuk bekerja di luar rumah atau memiliki penghasilan sendiri.

Kurangnya pendidikan formal dan minimnya pemahaman tentang hak-hak gender dan
hukum perlindungan terhadap perempuan juga menjadi penyebab terjadinya KDRT. Baik
laki-laki maupun perempuan dalam masyarakat Bugis kadang tidak menyadari bahwa
tindakan-tindakan seperti memukul, membatasi gerak, atau memaksakan hubungan
seksual dalam pernikahan adalah bentuk kekerasan. Di sisi lain, laki-laki yang tidak
memiliki keterampilan pengelolaan emosi atau komunikasi dalam pernikahan cenderung
menggunakan kekerasan sebagai sarana menyelesaikan konflik rumah tangga.

Selain itu, norma adat dan keagamaan yang sering dimaknai secara konservatif juga
berkontribusi terhadap pelanggengan KDRT. Perempuan sering diajarkan untuk bersabar,
menerima nasib, dan menjaga nama baik keluarga, sehingga mereka cenderung
menyembunyikan kekerasan yang dialami agar tidak mencoreng martabat keluarga
(Nurhayati, 2019). Pendekatan keagamaan dan adat seperti ini, meskipun bermaksud
melindungi keharmonisan rumah tangga, justru dapat menjadi jebakan struktural yang
mempersulit perempuan keluar dari siklus kekerasan.

Meskipun secara hukum KDRT telah diakui sebagai tindak pidana melalui UU No. 23
Tahun 2004, penegakan hukum di wilayah Bugis, terutama daerah pedesaan, sering
terkendala oleh bias budaya dan keterbatasan akses ke lembaga bantuan hukum. Aparat
penegak hukum atau tokoh masyarakat kadang lebih memilih menyelesaikan kasus secara
adat atau kekeluargaan, yang berujung pada pembiaran kekerasan berulang. Banyak
korban juga tidak tahu prosedur pelaporan, atau merasa proses hukum terlalu rumit dan
tidak aman bagi mereka. Ini membuat KDRT menjadi fenomena yang terus berulang
secara laten.

4. Kesimpulan

Fenomena kekerasan dalam rumah tangga (KDRT) pada masyarakat Bugis, khususnya di
Kabupaten Bone, tidak dapat dilepaskan dari konstruksi sosial-budaya yang berlandaskan
pada sistem patriarki. Nilai-nilai seperti siri’ (harga diri) dan pesse (empati) yang pada

A. Aswar, Ahmad Nugraha Abrar, Rahmat Hidayat, Nani Suciati, & Asria Wahyuni
Luka Warisan: Implikasi Budaya Patriarki pada Kasus Kekerasan dalam Rumah Tangga di Kabupaten Bone



67 An Nisa’ p-ISSN: 1979-2751, e-ISSN: 2685-5712
Vol. 18, No. 2, Desember 2025, page 56-68

awalnya dimaksudkan untuk menjaga kehormatan dan solidaritas sosial, dalam praktiknya
kerap menjadi alat legitimasi untuk menutupi kekerasan yang terjadi di ranah domestik.
Relasi kuasa yang timpang antara laki-laki dan perempuan, pembatasan peran sosial
perempuan, serta interpretasi adat dan agama yang konservatif menjadi faktor utama yang
memelihara siklus kekerasan ini. KDRT sering kali tidak diungkap ke ranah publik karena
adanya stigma sosial, tekanan keluarga, dan intervensi tokoh adat untuk menyelesaikan
secara kekeluargaan. Di sisi lain, faktor ekonomi, rendahnya akses pendidikan, minimnya
pemahaman hukum, dan lemahnya implementasi UU PKDRT semakin memperparah
kerentanan perempuan korban KDRT. Meskipun modernisasi membawa peluang perubahan,
ketegangan antara nilai tradisional dan norma hukum modern masih menjadi hambatan besar
dalam upaya penegakan keadilan dan perlindungan korban.

Untuk menciptakan lingkungan sosial masyarakat yang bebas dari patriarkal maka peneliti
merasa bahwa perlu untuk dilakukan sosialisasi nilai-nilai kesetaraan gender yang
dikontekstualisasikan dengan budaya Bugis, sehingga siri’ dapat dimaknai sebagai
penghormatan terhadap martabat manusia secara setara, bukan sebagai pembenaran
dominasi laki-laki. Selain itu, tokoh adat dan agama diharapkan berperan aktif sebagai agen
perubahan dengan menafsirkan nilai adat dan ajaran agama secara progresif untuk
melindungi perempuan dan anak. Program pemberdayaan Perempuan juga dirasa perlu
untuk dimasifkan, baik melalui pelatihan keterampilan, fasilitasi usaha, maupun akses
modal, penting untuk mengurangi ketergantungan ekonomi pada suami yang dapat menjadi
faktor penghambat pelaporan kasus KDRT.

Daftar Pustaka

Apriliandra, S., & Krisnani, H. (2021). Perilaku Diskriminatif Pada Perempuan Akibat
Kuatnya Budaya Patriarki Di Indonesia Ditinjau Dari Perspektif Konflik. Jurnal
Kolaborasi Resolusi Konflik, 3(1), 1.

efendi, joenaedi, & ibrahim, johnny. (2016). Metode Penelitian Hukum Normatif dan
Empiris. kencana.

Halizah, L. R., & Faralita, E. (2023). Budaya patriarki dan kesetaraan gender. Wasaka
Hukum, 11(1), 19-32.

Hamsi, S. P., Kamal, M., & Poernomo, S. L. (2024). Efektivitas Penyidikan Tindak Pidana
Kekerasan Dalam Rumah Tangga (KDRT). Journal of Lex Theory (JLT), 5 No.2, 7.

Masykur, A. (2021). Faktor Sosial Ekonomi sebagai Pemicu Kekerasan dalam Rumah
Tangga di Komunitas Bugis. Jurnal Sosiologi Reflektif, 15, 25-39.

Nasution, A. F. (2023). Metode Penelitian Kualitatif (M. Albina (ed.); Pertama). Harfa
Creative.

Nurhayati, S. A. (2019). Peran Nilai Keagamaan dan Budaya dalam Menghadapi Kekerasan
Rumah Tangga. Jurnal Gender Dan Islam, 11, 105—120.

Palulungan, L., Kordi K., M. G. H., & Ramli, M. T. (2020). Perempuan, masyarakat patriarki
& kesetaraan gender. In BaKTI: bursa pengetahuan kawasan timur Indonesia.

Perempuan, K. (2024). Catatan Tahunan Komnas Perempuan Tahun 2020. Komnas
Perempuan 2021, 53(February), 2021.

A. Aswar, Ahmad Nugraha Abrar, Rahmat Hidayat, Nani Suciati, & Asria Wahyuni
Luka Warisan: Implikasi Budaya Patriarki pada Kasus Kekerasan dalam Rumah Tangga di Kabupaten Bone



p-ISSN: 1979-2751, e-ISSN: 2685-5712 An Nisa’ 68
Vol. 18, No. 2, Desember 2025, page 56-68

Rahman, L. A. (2020). Siri’ dan Kekuasaan Patriarkal: Studi Kasus KDRT dalam Keluarga
Bugis. Jurnal Kajian Budaya, 8, 88-97.

Sakina, ade irma, & A, D. H. S. (2017). Menyoroti budaya patriarki di Indonesia. Social
Work Journal, 7, 71-80.

Setiawan, N. H. (2024). Pemahaman Dan Faktor — Faktor Penyebab Kekerasan Dalam
Rumah Tangga: Tinjauan Literatur. Jurnal Dialektika Hukum, 6(2), 108—117.

Soekanto, S. (2014). Pengantar Penelitian Hukum. Ul Press.

Sopacua, M. G. (2022). Konsep Ideal Pencegahan Kekerasan Dalam Rumah Tangga
Terhadap Perempuan. Jurnal Pembangunan Hukum Indonesia, 4(2), 213-226.

Sriwidodo, J. (2021). Pengantar Hukum Kekerasan Dalam Rumah Tangga. Penerbit kepel
Press Puri.

Sutiawati, & Mappaselleng, N. F. (2020). Penanggulangan tindak pidana kekerasan dalam
rumah tangga di kota makassar. Wawasan Yuridika, 4 No.1, 4.

Syamsuddin, H. (2022). Struktur Sosial Masyarakat Bugis dan Dampaknya terhadap
Perempuan dalam Rumah Tangga. Al Qalam Media Lestari.

Tina Marlina, Montisa Mariana, & Irma Maulida. (2022). Sosialisasi Undang-Undang
Nomer 23 Tahun 2004 Tentang Penghapusan Kekerasan Dalam Rumah Tangga.
Abdimas Awang Long, 5(2), 67-73.

Umar, A. M., & Tenriawaru, A. O. (2024). Ketidakadilan Gender dalam Keluarga: Studi
Kasus Perempuan Desa Samaelo Kabupaten Bone. Jurnal Kajian Sosial Dan Budaya,
8.

Waluyo, B. (2002). penelitian hukum dalam praktik. Sinar Grafika.

You, Y. (2021). Patriarki, Ketidakadilan Gender, dan Kekerasan atas Perempuan: Model
Laki-laki Baru Masyarakat Hubula Suku Dani. Nusamedia.

A. Aswar, Ahmad Nugraha Abrar, Rahmat Hidayat, Nani Suciati, & Asria Wahyuni
Luka Warisan: Implikasi Budaya Patriarki pada Kasus Kekerasan dalam Rumah Tangga di Kabupaten Bone



