
An Nisa’  p-ISSN: 1979-2751, e-ISSN: 2685-5712 

Vol. 18, No. 2, Desember 2025, page 56-68 

  56 

 

          https://jurnal.iain-bone.ac.id            jurnalannisa45@gmail.com  

LUKA WARISAN: IMPLIKASI BUDAYA PATRIARKI PADA 

KASUS KEKERASAN DALAM RUMAH TANGGA DI 

KABUPATEN BONE 

A. Aswar a,1,*, Ahmad Nugraha Abrar b,2, Rahmat Hidayat c,3, Nani Suciati d,4, Asria Wahyuni e,5 

a,b,c,d,e Universitas Tadulako, Palu, Indonesia. 
1 aaswar@untad.ac.id; 2 ahmadabrar@untad.ac.id,3 lawatrahmathidayat@untad.ac.id, 4 nani25@untad.ac.id,5 asriaahmad@untad.ac.id 

* Korespondensi Penulis: aaswar@untad.ac.id 

 

I N F O  A R T I K E L  

 

ABST RAK  

 

 

Histori Artikel 

Diterima :  

Direvisi :  

Disetujui : 

 
Kata Kunci 

Budaya 

Bugis 

Hak Perempuan  

Kekerasan dalam Rumah Tangga 

Patriarki 

 The low status of women in a patriarchal culture renders them vulnerable 

to discrimination and violence within both the social and domestic spheres. 

The Bugis community maintains a wide range of cultural traditions, 

including a deeply rooted patriarchal paradigm. This imbalance of power 

relations significantly increases the likelihood of women experiencing 

violence, particularly domestic violence (KDRT). This article aims to 

analyze the implications of patriarchal culture in cases of domestic 

violence within the Bugis community residing in Bone Regency. The 

research employs an empirical legal method, examining law as written 

norms while also analyzing legal behavior within society. The findings 

reveal that the patriarchal culture of the Bugis community in Bone Regency 

has direct implications for domestic violence. Unequal power relations, 

restrictions on women’s participation in the social sphere, and the 

persistence of the siri’ concept, alongside conservative religious 

interpretations, sustain patriarchal behavior within Bugis society. 

Keywords: Culture, Bugis, Women's Rights, Domestic Violence, 
Patriarchy. 

 

 

 Kedudukan perempuan yang rendah dalam budaya patriarki membuat 

nilainya dalam lingkup sosial dan rumah tangga menjadi rentan 

mendapatkan diskriminasi dan kekerasan. Masyarakat Bugis memiliki 

beragam budaya yang masih terus dilestarikan, termasuk paradigma 

patriarki yang masih kental. Relasi kuasa yang tidak seimbang 

mengakibatkan besarnya peluang perempuan mendapatkan kekerasan, 

terlebih kekerasan dalam rumah tangga (KDRT). Artikel ini bertujuan 

untuk menganalisis implikasi budaya patriarki pada kasus KDRT dalam 

Masyarakat Bugis yang berdomisili di Kabupaten Bone. Penelitian ini 

menggunakan metode penelitian hukum empiris dengan mengamati hukum 

sebagai norma tertulis, dan menganalisis perilaku hukum dalam 

masyarakat. Hasil penelitian menunjukkan bahwa budaya patriarki pada 

masyarakat Bugis di Kabupaten Bone memiliki implikasi terhadap KDRT, 

relasi kuasa yang timpang, pembatasan Perempuan dalam lingkup social 

serta konsepsi siri’ dan pemahaman agama yang konservatif memelihara 

perilaku patriarkal pada Masyarakat Bugis. 

Kata Kunci:  Budaya, Bugis, Hak Perempuan, Kekerasan dalam Rumah 
Tangga, Patriarki. 

 

https://jurnal.iain-bone.ac.id/
mailto:jurnalannisa45@gmail.com
mailto:aaswar@untad.ac.id


57  An Nisa’   p-ISSN: 1979-2751, e-ISSN: 2685-5712 

 Vol. 18, No. 2, Desember 2025, page 56-6891-104 

   

 

A. Aswar, Ahmad Nugraha Abrar, Rahmat Hidayat, Nani Suciati, & Asria Wahyuni 

Luka Warisan: Implikasi Budaya Patriarki pada Kasus Kekerasan dalam Rumah Tangga di Kabupaten Bone 

1. Pendahuluan 

Sejak masa lampau, budaya masyarakat di dunia telah menempatkan laki-laki pada hierarki 

teratas, sedangkan perempuan menjadi kelas nomor dua. Ini terlihat pada praktek masyarakat 

Hindu misalnya, pada zaman Vedic 1500 SM, perempuan tidak mendapat harta warisan dari 

suami atau keluarga yang meninggal. Dalam tradisi masyarakat Buddha pada tahun 1500 

SM, perempuan dinikahkan sebelum mencapai usia puberitas. Mereka tidak memperoleh 

pendidikan, sehingga sebagian besar menjadi buta huruf. Dalam hukum agama Yahudi, 

wanita dianggap inferior, najis, dan sumber polusi. Dengan alasan tersebut, perempuan 

dilarang menghadiri upacara keagamaan, dan hanya diperbolehkan berada di rumah 

peribadatan. Praktik budaya patriarki terlihat dalam masyarakat Indonesia pada era 

penjajahan Belanda maupun Jepang, perempuan dijadikan sebagai budak seks bagi tentara-

tentara asing yang sedang bertugas di Indonesia. Serta terdapat peraturan yang melarang 

perempuan mengenyam pendidikan, kecuali mereka berasal dari kalangan priyayi atau 

bangsawan (Sakina & A, 2017). 

Selama ini masih banyak orang yang salah dalam memahami kedudukan kaum perempuan. 

Mereka beranggapan bahwa tugas perempuan hanyalah tugas reproduktif (melahirkan) dan 

yang berhubungan dengan urusan domestic (kerumahtanggan). Karena hanya memiliki 

fungsi reproduktif, maka tugas perempuan hanyalah di rumah untuk melanjutkan keturunan, 

yaitu melahirkan anak dan mengurus anak yang dilahirkannya. Perempuan juga 

dipersepsikan sebagai makhluk yang lemah, penuh keterbatasan, selalu menggunakan 

perasaan dan tidak logis, sehingga tidak layak untuk bekerja di sektor publik. Kalaupun ada 

perempuan yang bekerja di sektor publik, membangun karir dan berkompetensi dengan 

kaum laki-laki maka dianggap sudah menyalahi kodratnya sebagai kaum Perempuan 

(Halizah & Faralita, 2023).  

Dalam data catatan tahunan Komisi Nasional Anti Kekerasan Terhadap Perempuan 

(KOMNAS Perempuan), dalam rentan waktu 2001 – 2021, tercatat lebih dari 2.5 juta 

Kekerasan Berbasis Gender di ranah personal dengan Kekerasan terhadap Istri (KTI) paling 

banyak dilaporkan sebanyak 484.993 kasus, jumlah paling tinggi tercatat di tahun 2009 yaitu 

sebanyak 131.375. Selanjutnya Kekerasan Dalam Pacaran (KDP) menempati posisi kedua 

terbanyak dalam kekerasan di ranah personal yaitu sebanyak 26.629 kasus, jumlah paling 

tinggi tercatat di tahun 2015 yaitu sebanyak 2.839 kasus (Perempuan, 2024). Data tersebut 

tentu merupakan data yang terlaporkan melalui system pelaporan khusus dan tidak menutup 

kemungkinan, masih banyak lagi kasus yang tidak terjangkau dalam pendataan. 

Kekerasan berbasis gender dalam ranah domestik akan bermuara pada kekerasan dalam 

rumah tangga, karena dalam rumah tanggalah kedua gender ini akan mengarungi kehidupan 

Bersama untuk membentuk kebahagiaan yang kekal. Pada dasarnya setiap orang yang 

melangsungkan ikatan perkawinan mempunyai tujuan yang ingin diraih yakni berupa 

kebahagiaan lahir maupun batin. Tujuan dari setiap lembaga perkawinan dimuat dalam 

angka 4 huruf a Penjelasan Umum UU No. 1 Tahun 1974 yang menyatakan bahwa “Tujuan 

perkawinan adalah membentuk keluarga yang bahagia dan kekal. Untuk itu suami istri perlu 

saling membantu dan melengkapi, agar masing-masing dapat mengembangkan 

kepribadiannya, membantu dan mencapai kesejahteraan spiritual dan materiil (Hamsi et al., 

2024). Patriarki tentu akan menyimpang dari amanat undang-undang tersebut, rumah tangga 

tidak akan terhindar dari KDRT.  

KDRT adalah fenomena sosial dan hukum yang kompleks, menyangkut relasi kuasa dalam 

rumah tangga dan ketimpangan gender yang masih mengakar kuat dalam masyarakat. Dalam 



p-ISSN: 1979-2751, e-ISSN: 2685-5712 An Nisa’ 58 
 Vol. 18, No. 2, Desember 2025, page 56-68 

  

 

A. Aswar, Ahmad Nugraha Abrar, Rahmat Hidayat, Nani Suciati, & Asria Wahyuni 

Luka Warisan: Implikasi Budaya Patriarki pada Kasus Kekerasan dalam Rumah Tangga di Kabupaten Bone 

perkembangannnya, korban KDRT sulit mengadukan penderitaan yang dialaminya kepada 

penegak hukum, karena kuatnya pandangan bahwa perlakuan kasar suami kepada istri 

merupakan bagian dari peristiwa privat (urusan rumah tangga).  Realitasnya Penegakan 

hukum terhadap istri sebagai korban KDRT dapat menggunakan aturan-aturan hukum, baik 

dalam Kitab Undang-Undang Hukum Pidana (KUHP), Undang-Undang Nomor 1 Tahun 

1974 tentang Perkawinan, maupun Undang-Undang Penghapusan Kekerasan Dalam Rumah 

Tangga (UU PKDRT) (Sutiawati & Mappaselleng, 2020). 

Negara memiliki tanggung jawab untuk memberikan perlindungan terhadap warganya, 

termasuk dalam ruang domestik. Hadirnya Undang-Undang No. 23 Tahun 2004 tentang 

Penghapusan Kekerasan dalam Rumah Tangga (UU PKDRT) merupakan langkah penting 

dalam pengakuan dan perlindungan hukum terhadap korban KDRT, harapan besar 

tersematkan dalam penetapan UU tersebut untuk menekan angka kasus kekerasan dalam 

rumah tangga, akan tetapi didalam implementasinya terdapat berbagai hambatan, termasuk 

hambatan budaya yang sudah turun temurun dijaga oleh Masyarakat Bugis. Berdasarkan 

uraian tersebut, peneliti tertarik untuk memperdalam pengetahuan terkait implikasi budaya 

Patriarki pada Masyarakat Bugis terhadap KDRT dengan melakukan penelitian yang 

berjudul “Luka Warisan: Implikasi Budaya Patriarki pada kasus Kekerasan dalam Rumah 

Tangga di Kabupaten Bone”. 

2. Metode 

Metode yang dipakai dalam penelitian ini adalah metode penelitian hukum yuridis sosiologis 

(empiris), yaitu pendekatan yang bertujuan untuk melihat dan menganalisis hukum tidak 

hanya sebagai norma tertulis (law in books), tetapi juga sebagai perilaku nyata dalam 

masyarakat (law in action) (Soekanto, 2014). Metode penelitian ini disebut juga penelitian 

lapangan, didasarkan pada data primer/fundamental, yaitu data yang diperoleh langsung dari 

masyarakat sebagai sumber informasi pertama melalui observasi, wawancara atau 

penyebaran kuesioner. Jika penelitian hukum normatif didasarkan pada data sekunder maka 

penelitian hukum sosiologis/empiris didasarkan pada data primer/dasar (efendi & ibrahim, 

2016). 

Pendekatan yang digunakan adalah pendekatan yuridis empiris/sosiologis, artinya suatu 

penelitian yang dilakukan terhadap keadaan nyata masyarakat atau lingkungan masyarakat 

dengan maksud dan tujuan untuk menemukan fakta (fact-finding), yang kemudian menuju 

pada identifikasi (problem-identification) dan pada akhirnya menuju kepada penyelesaian 

masalah (problem-solution) (Waluyo, 2002). Pendekatan ini dipilih karena permasalahan 

yang dikaji tidak hanya menyangkut norma hukum yang tertulis, tetapi juga bagaimana 

norma tersebut berinteraksi dan berhadapan dengan struktur budaya masyarakat, khususnya 

budaya patriarki dalam masyarakat Bugis di Kabupaten Bone. 

Pendekatan yuridis digunakan untuk menelaah norma hukum yang berlaku, khususnya 

Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2004 tentang Penghapusan Kekerasan Dalam Rumah 

Tangga, serta peraturan perundang-undangan lain yang relevan dalam melindungi hak-hak 

perempuan. Pendekatan ini penting untuk memahami kerangka normatif yang dimiliki 

negara dalam upaya perlindungan terhadap korban KDRT. Sementara itu, pendekatan 

sosiologis digunakan untuk menggali fenomena sosial terkait pelestarian budaya patriarki di 

masyarakat Bugis dan implikasinya terhadap relasi kuasa antara laki-laki dan perempuan, 

baik dalam ranah publik maupun domestik atau rumah tangga.  

Penelitian ini dilaksanakan di Kabupaten Bone, Sulawesi Selatan pada Bulan Mei hingga 

Juli tahun 2025. Sumber data dalam penelitian ini terbagi menjadi dua yaitu data primer dan 



59  An Nisa’   p-ISSN: 1979-2751, e-ISSN: 2685-5712 

 Vol. 18, No. 2, Desember 2025, page 56-6891-104 

   

 

A. Aswar, Ahmad Nugraha Abrar, Rahmat Hidayat, Nani Suciati, & Asria Wahyuni 

Luka Warisan: Implikasi Budaya Patriarki pada Kasus Kekerasan dalam Rumah Tangga di Kabupaten Bone 

data sekunder. Data primer adalah data yang dikumpulkan secara langsung atau pribadi dari 

partisipan penelitian. Data primer ini berisi informasi yang akurat, faktual, dan ilmiah. Data 

ini berfungsi sebagai dasar untuk pemecahan masalah selanjutnya. Data primer ini dapat 

diperoleh melalui wawancara dengan individu terkait, pertanyaan, hasil tes, dan sebagainya. 

Data primer adalah data yang dikumpulkan langsung dari narasumber atau informan di 

bidang penelitian masing-masing (Nasution, 2023). Untuk mendapatkan substansi dari 

penelitian ini maka peneliti melaksanakan wawancara dengan berbagai aspek yang 

berkepentingan, misalnya masyarakat yang merasakan langsung dampak patriarki, aktivis 

perempuan, pemerintah, budayawan hingga akademisi. 

Data penelitian sekunder adalah informasi yang tidak berasal langsung dari subjek penelitian 

atau sumber utama yang digunakan dalam penelitian. Data sekunder melengkapi dan 

memperluas data primer. Data sekunder adalah referensi relevan yang dapat membantu 

penelitian ini, mencakup terbitan berkala, majalah, buku, internet, dan sumber lain yang 

dapat digunakan sebagai data pendukung (Nasution, 2023). Dalam penelitian ini, beberapa 

data sekunder yang digunakan berasal dari buku, produk per undang-undangan, publikasi 

ilmiah dan penelitian terdahulu terkait isu serupa. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi kepustakaan (library research) dan studi 

lapangan (field research). Studi kepustakaan dilakukan dengan menelaah literatur, dokumen 

hukum, dan hasil penelitian sebelumnya yang relevan dengan tema patriarki dan KDRT. 

Studi lapangan dilakukan melalui wawancara mendalam (in-depth interview) terhadap 

beberapa informan kunci, seperti korban KDRT, tokoh masyarakat, aparat penegak hukum, 

akademisi dan pegiat perlindungan perempuan di Kabupaten Bone. 

Data yang diperoleh dianalisis secara kualitatif dengan metode deskriptif analitis, yaitu 

menguraikan data berdasarkan temuan di lapangan dan mengaitkannya dengan teori hukum 

serta kerangka budaya yang relevan. Analisis ini membantu menemukan hubungan antara 

keberlakuan hukum dan nilai-nilai sosial yang hidup dalam masyarakat, serta hambatan 

struktural yang dihadapi oleh perempuan korban KDRT dalam mengakses keadilan. 

3. Hasil dan Pembahasan 

Budaya Patriarki 

Budaya patriarki merujuk pada sistem sosial di mana laki-laki memegang kekuasaan 

dominan dalam berbagai aspek kehidupan, termasuk politik, ekonomi, moral, dan sosial. 

Dalam masyarakat patriarkal, laki-laki sering diposisikan sebagai kepala keluarga, 

pengambil keputusan utama, dan simbol kekuatan, sedangkan perempuan cenderung 

dianggap sebagai subordinat atau pendukung. Sistem patriarki menempatkan laki-laki 

sebagai pemegang kekuasaan utama dan mendominasi dalam peran kepemimpinan politik, 

otoritas moral, hak-hak sosial, dan kepemilikan properti. Dalam lingkup keluarga, sosok 

yang disebut “bapak” (ayah) memiliki otoritas terhadap perempuan, anak-anak, dan harta 

benda. Dominasi budaya patriarki yang mengakar secara kuat di Masyarakat memberikan 

sumbangan yang besar terhadap terpinggirkannya posisi dan peran perempuan. Artinya telah 

terjadi ketidakadilan, dan kaum perempuan yang paling banyak menjadi korban dari 

ketidakadilan tersebut.(Halizah & Faralita, 2023) 

Paradigma patriarki ini kemudian membentuk pola pikir dan perilaku masyarakat, akademisi 

dan penentu kebijakan dalam memperlakukan perempuan, sehingga membentuk sebuah 

kebiasaan yang terus berulang hingga membudaya. Budaya patriarki ini menyebabkan kaum 

perempuan menjadi kelompok yang termarginalkan, terpinggirkan dan tidak menjadi unsur 



p-ISSN: 1979-2751, e-ISSN: 2685-5712 An Nisa’ 60 
 Vol. 18, No. 2, Desember 2025, page 56-68 

  

 

A. Aswar, Ahmad Nugraha Abrar, Rahmat Hidayat, Nani Suciati, & Asria Wahyuni 

Luka Warisan: Implikasi Budaya Patriarki pada Kasus Kekerasan dalam Rumah Tangga di Kabupaten Bone 

prioritas dalam berbagai bidang kehidupan, termasuk dalam menentukan kebijakan, bahkan 

ketika kebijakan tersebut terkait kepentingan perempuan itu sendiri. Semua ini tidak terjadi 

secara serta merta, tapi melalui proses perjalanan yang panjang, yang bersumber dari norma-

norma yang berlaku di masyarakat, penafsiran atas ajaran agama yang keliru, dan instrumen-

instrumen pendidikan sejak dini bahkan dari pendidikan keluarga hingga pada pendidikan 

formal. 

Feby Triadi, seorang peneliti yang mendalami isu budaya dan adat bugis, dalam wawancara 

yang dilakukan pada 6 Juni 2024, menjelaskan bahwa lakil-laki dalam keluarga Bugis 

memiliki dominasi yang besar, “dominasi laki-laki dalam keluarga pada masyarakat Bugis 

erat kaitannya dengan sistem nilai, struktur kekerabatan, dan pembagian peran gender yang 

diwariskan secara turun-temurun. Masyarakat Bugis menganut sistem patrilineal–bilateral: 

garis keturunan dan warisan, Bugis mengenal sistem bilateral (garis ayah dan ibu diakui), 

tetapi pengambilan keputusan dan kontrol ekonomi sering condong pada pihak laki-laki, 

terutama ayah atau suami.” Hal ini jelas menggambarkan dominasi laki-laki dalam keluarga 

bugis sangatlah besar, bukan hanya terkait pengambilan keputusan, bahkan sampai kontrol 

ekonomi. 

Patriarki seakan menjadi budaya yang terus dijaga dan terpelihara secara turun temurun, 

benalu yang perlahan menghabiskan kesempatan perempuan untuk mendapatkan kesetaraan 

dan memperbesar tembok pembatas antara Perempuan dan kesetaraan. Perspektif 

maskulinitas dan kuasa mutlak oleh laki-laki juga menimbulkan relasi kuasa yang tidak 

seimbang, sehingga kekerasan berbasis gender tidak dapat terhindarkan, klaim pelindung, 

pemimpin, penuntun tatkala menjadi dalih untuk membenarkan suatu perbuatan yang hanya 

menimbulkan luka yang mendalam dan memupuskan harapan Perempuan untuk mencapai 

sejatinya kemerdekaan. Hal ini sejalan dengan hasil wawancara yang dilakukan pada bulan 

agustus 2022 kepada salah satu Perempuan bugis yang menjadi objek penelitian terdahulu, 

“berdasarkan hasil wawancara dari Ibu Rappe yaitu disaat usianya yang tergolong sangat 

muda dia menikah sedangkan kembarannya yang laki-laki bisa melanjutkan pendidikannya 

hingga jenjang sarjana dan memiliki karir yang bagus, tentunya itu agak timpang mengingat 

Ibu Rappe tidak memperoleh kesempatan yang sama dengan kembarannya” (Umar & 

Tenriawaru, 2024).  

Menurut Walby dalam Yanuaris You (2021), seorang sosiolog feminis asal Inggris, patriarki 

ditanam dan diperkuat kembali dalam masyarakat melalui struktur-struktur sosial yang 

berbeda, system ini didukung oleh norma-norma sosial dan budaya serta ajaran keagamaan 

dalam kehidupan masyarakat. Walby melanjutkan bahwa patriarki adalah "sistem struktur 

dan praktik sosial di mana laki-laki mendominasi, menindas, dan mengeksploitasi 

perempuan." Definisi ini menekankan bahwa patriarki tidak hanya berbentuk norma budaya, 

tetapi juga terlembagakan dalam struktur sosial seperti hukum, pendidikan, dan institusi 

agama (You, 2021). 

Beberapa pendapat masih menimbulkan perdebatan mengenai patriarki, apakah hanya 

budaya atau merupakan sistem yang terlembaga. Pendukung teori struktural berargumen 

bahwa patriarki menyusup ke dalam aturan dan institusi, bukan sekadar kebiasaan atau adat. 

Hal ini membuat ketimpangan gender sulit diubah hanya dengan perubahan sikap individu. 

Sebaliknya, pendekatan kulturalis melihat bahwa budaya patriarki bertahan karena norma 

dan nilai tradisional yang terus diwariskan dari generasi ke generasi, terutama dalam konteks 

keluarga dan agama. Misalnya, dalam masyarakat agraris atau pedesaan, anak laki-laki 

sering dianggap sebagai penerus keluarga, sedangkan anak perempuan disiapkan untuk 

peran domestik. Narasi seperti ini sering diinternalisasi bahkan sejak kecil, dan menjadi 

bagian dari identitas gender seseorang. 



61  An Nisa’   p-ISSN: 1979-2751, e-ISSN: 2685-5712 

 Vol. 18, No. 2, Desember 2025, page 56-6891-104 

   

 

A. Aswar, Ahmad Nugraha Abrar, Rahmat Hidayat, Nani Suciati, & Asria Wahyuni 

Luka Warisan: Implikasi Budaya Patriarki pada Kasus Kekerasan dalam Rumah Tangga di Kabupaten Bone 

Di Indonesia, perspektif yang melihat kaum laki-laki berwenang di atas perempuan ini masih 

awet hingga kini, membudaya dan membentuk paradigma yang terus diwariskan secara 

turun temurun. Segelintir masyarakat masih menganut stigma seksis tersebut sehingga 

timbul berbagai macam bentuk pembatasan dan diskriminasi pada kaum perempuan di 

berbagai bidang maupun aktivitas. Adanya pengkotak-kotakan sektor yang disebut domestik 

dan publik membuat ruang gerak perempuan menjadi terbatas ketika ingin berada di taraf 

yang setara dengan laki-laki di ruang publik (Apriliandra & Krisnani, 2021).  

Saberiani (29 tahun), warga Kelurahan Apala, Kecamatan Barebbo, Kabupaten Bone. 

Seorang dosen dan ibu rumah tangga dalam kutipan dari wawancara yang dilakukan pada 

bulan Juni tahun 2025, "waktu saya menyampaikan ke keluarga bahwa saya ingin 

melanjutkan pendidikan S3 di luar negeri, respon pertama yang diberikan oleh keluarga 

bukan soal kekhawatiran biaya atau keamanan, melainkan pertanyaan dan pernyataan: 'nanti 

siapa yang mau menikahimu? umur bapak sudah tua, kalau kamu terlalu pintar, laki-laki 

akan berpikir seribu kali untuk meminangmu.' Itu menyakitkan sekali, karena seolah-olah 

pencapaian akademik saya dilihat sebagai ancaman, bukan prestasi." Wawancara ini 

mencerminkan bagaimana budaya patriarki yang menjelma dalam ekspektasi sosial dapat 

membatasi pilihan perempuan, bahkan dalam konteks pendidikan dan karir. 

Selain dari posisi Perempuan yang dianggap selalu nomor dua, laki-laki memiliki naluri 

maskulinitas, sebagai pencari nafkah dan kepala rumah tangga, laki-laki menyandang status 

sebagai bapak di dalam keluarga, yang juga ditempatkan sebagai penguasa di dalam 

keluarga. Komunikasi dan hubungan di dalam keluarga adalah hubungan kekuasaan, di mana 

bapak menjadi penguasa, yang tidak hanya menguasai keluarga, tetapi juga membentuk 

keluarga dalam kekuasaan laki-laki dan menempatkan perempuan sebagai manusia kelas dua 

di dalam keluarga. Karena itu, sistem hidup dan budaya di dalam keluarga juga membentuk 

pola kekuasaan di mana bapak adalah penguasanya. Budaya yang popular sebagai budaya 

patriarki ini tidak hanya berhenti di dalam keluarga atau rumah, tetapi juga menjadi budaya 

masyarakat dan budaya bernegara. Karena itu, semua permasalahan yang dialami oleh 

perempuan dianggap telah selesai diwakili oleh bapak, oleh suami, atau oleh laki-laki. 

Budaya dan ideologi patriarki tersosialisasi di dalam masyarakat karena mendapat legitimasi 

dari berbagai aspek kehidupan, baik agama dan kepercayaan, maupun bernegara. Karena itu, 

sekalipun dalam sejarah, banyak sekali perempuan yang mempunyai posisi penting di dalam 

masyarakat dan negara, tidak selalu mendapat apresiasi mengenai peran dan kemampuannya 

(Palulungan, L., Kordi K., M. G. H., & Ramli, 2020).  

Untuk memaksimalkan perbaikan peran kaum perempuan ke depan, maka pemahaman 

masalah kesetaraan gender mutlak diperlukan. Kesetaraan dan keadilan gender merupakan 

syarat mutlak untuk menciptakan tatanan masyarakat yang adil dan manusiawi. Oleh sebab 

itu, tidak benar jika ada orang yang beranggapan bahwa gerakan kesetaraan dan keadilan 

gender merupakan upaya merusak tatanan masyarakat yang telah ada. Sesungguhnya 

kesetaraan dan keadilan gender adalah upaya untuk menciptakan tatanan masyarakat yang 

adil dan manusiawi, oleh karena itu laki-laki dan perempuan harus berupaya untuk melawan 

sistem yang tidak adil ini. 

Kekerasan dalam rumah tangga 

Kekerasan (Terhadap Perempuan) dalam Rumah Tangga, secara ringkas adalah setiap 

tindakan kekerasan verbal maupun fisik, pemaksaan atau ancaman pada nyawa yang 

dirasakan pada seorang perempuan, apakah masih anak-anak atau sudah dewasa, yang 

menyebabkan kerugian fisik atau psikologis, penghinaan atau perampasan kebebasan dan 



p-ISSN: 1979-2751, e-ISSN: 2685-5712 An Nisa’ 62 
 Vol. 18, No. 2, Desember 2025, page 56-68 

  

 

A. Aswar, Ahmad Nugraha Abrar, Rahmat Hidayat, Nani Suciati, & Asria Wahyuni 

Luka Warisan: Implikasi Budaya Patriarki pada Kasus Kekerasan dalam Rumah Tangga di Kabupaten Bone 

yang melanggengkan subordinasi perempuan. Adapun pengertian kekerasan dalam rumah 

tangga, sebagaimana tertuang dalam rumusan pasal 1 Deklarasi Penghapusan Tindakan 

Kekerasan terhadap Perempuan dapat disarikan sebagai setiap tindakan berdasarkan jenis 

kelamin yang berakibat kesengsaraan atau penderitaan perempuan secara fisik, seksual, atau 

psikologis, termasuk ancaman tindakan tertentu, pemaksaan atau perampasan secara 

sewenang-wenang baik yang terjadi di depan umum atau dalam kehidupan pribadi 

(keluarga). Lebih tegas lagi dapat dikatakan bahwa kekerasan terhadap perempuan dalam 

rumah tangga terutama digunakan untuk mengontrol seksualitas perempuan dan peran 

reproduksi mereka. Hal ini sebagaimana biasa terjadi dalam hubungan seksual antara suami 

dan istri di mana suami adalah pihak yang membutuhkan dan harus dipenuhi kebutuhannya 

dan hal ini tidak terjadi sebaliknya (Sriwidodo, 2021).  

Kekerasan dalam rumah tangga (KDRT) adalah segala bentuk kekerasan fisik, psikis, 

seksual, ekonomi, dan penelantaran yang terjadi dalam lingkup hubungan keluarga, baik 

antara suami-istri, orang tua-anak, maupun anggota keluarga lainnya yang tinggal dalam satu 

rumah. Menurut Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 23 Tahun 2004 tentang 

Penghapusan Kekerasan dalam Rumah Tangga, KDRT adalah setiap perbuatan terhadap 

seseorang, terutama perempuan, yang berakibat timbulnya penderitaan atau kesengsaraan 

secara fisik, seksual, psikologis, dan/atau penelantaran rumah tangga termasuk ancaman 

untuk melakukan perbuatan, pemaksaan, atau perampasan kemerdekaan secara melawan 

hukum dalam lingkup rumah tangga (Tina Marlina et al., 2022). Definisi ini menunjukkan 

bahwa KDRT bukan hanya kekerasan fisik seperti pemukulan, tetapi juga termasuk tindakan 

non-fisik seperti penghinaan, pengendalian ekonomi, pelecehan seksual, bahkan pengabaian 

hak-hak dasar anggota keluarga.  

KDRT dapat terjadi dalam berbagai bentuk dan tingkat keparahan, dan semua bentuk KDRT 

dapat memiliki dampak yang signifikan pada korban dan keluarga mereka. Pandangan 

terdahap bentuk kekerasan di indonesia, terutama kekerasan dalam rumah tangga yaitu 

bentuk dari diskriminasi terhadap hak asasi manusia dan merupakan kejahatan terhadap 

martabat kemanusiaan. Kekerasan dalam rumah tangga berpengaruh besar terhadap 

kehidupan seseorang dan terlebih terhadap orang – orang yang berada didalam ruang lingkup 

rumah tangga tersebut. Terlebih apabila kekerasan dalam rumah tangga dapat berdampak 

pada lahirnya generasi yang memiliki moral yang buruk. Oleh karena itu, penting bagi kita 

untuk mengenali tanda-tanda KDRT dan menangani masalah ini dengan serius (Setiawan, 

2024).  

Kekerasan dalam rumah tangga bukan sekadar masalah individu atau moralitas, melainkan 

persoalan sistemik yang berakar pada relasi kuasa yang timpang dalam keluarga. Dalam 

masyarakat patriarkal, suami sering dianggap sebagai pemimpin mutlak dalam rumah 

tangga, sehingga perilaku dominatif bahkan abusif dapat dimaklumi atas nama "mendidik" 

atau "mengatur" istri dan anak. Argumentasi ini diperkuat oleh fakta bahwa pelaku KDRT 

tidak selalu menyadari bahwa tindakannya adalah kekerasan. Misalnya, suami yang 

membatasi akses keuangan istri dengan alasan "melindungi" justru melakukan kekerasan 

ekonomi. Demikian pula, ejekan atau ancaman verbal dapat menyebabkan trauma psikologis 

yang mendalam. 

Pernyataan Agung Rachmadi, Kepala Unit Pelayanan Terpadu Perlindungan Perempuan dan 

Anak (UPT PPA) Kabupaten Bone dalam wawancara yang dilakukan pada 28 Juli 2025, 

“sebagian besar bapak yang melakukan kekerasan terhadap anak maupun istrinya, 

menganggap bahwa hal tersebut merupakan hal wajar dilakukan, selama tindakan ini 

dianggap sebagai langkah untuk menjaga nama baik keluarga maupun untuk membina 

keluarganya”. Pernyataan ini menegaskan bahwa perilaku kekerasan dalam keluarga sering 



63  An Nisa’   p-ISSN: 1979-2751, e-ISSN: 2685-5712 

 Vol. 18, No. 2, Desember 2025, page 56-6891-104 

   

 

A. Aswar, Ahmad Nugraha Abrar, Rahmat Hidayat, Nani Suciati, & Asria Wahyuni 

Luka Warisan: Implikasi Budaya Patriarki pada Kasus Kekerasan dalam Rumah Tangga di Kabupaten Bone 

dianggap wajar jika menyangkut pembinaan keluarga, terlebih ketika kesalahan yang 

dilakukan oleh anggota keluarganya akan mengancam nama baik keluarga. “Siapa lagi yang 

mau membina, sedangkan saya adalah kepala keluarga”, ucap Agung menirukan pernyataan 

pelaku KDRT yang telah dia tangani. Kuasa laki-laki dalam keluarga, terlebih status 

pemimpin yang melekat padanya seakan menjadi dalih pendukung tindak kekerasan, 

pembenaran atas titipan luka yang menyisakan trauma. 

Posisi isteri sebagai korban kekerasan dalam rumah tangga ternyata masih menjadi 

problematis setelah ada pengaturan dari Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2004 tentang 

Penghapusan Kekerasan dalam Rumah Tangga (UU PKDRT). Hal ini disebabkan apabila 

isteri mengalami kekerasan dalam rumah tangga baik kekerasan fisik maupun psikis dan lain 

sebagainya melaporkan suami tersebut kepada pihak yang berwajib dalam hal ini pihak 

kepolisian ditakutkan suami hendak bertambah kasar terhadap diri isteri, apalagi terdapat 

beberapa isteri yang masih saja menjadi pihak yang dirugikan terhadap kekerasan dalam 

rumah tangga lebih memilih diam terhadap penderitaan dari tindak kekerasan yang 

dideritanya sebab merasa gelisah terhadap masa depannya jika suami tersebut berhadapan 

dengan penegak hukum (Polisi). Artinya bahwa dalam tataran penegakan hukum terhadap 

kekerasan dalam rumah tangga yang dialami isteri akibat perlakuan dari suami, masih 

memiliki keterbatasan yang nyata, hal ini dikarenakan isteri sebagai korban KDRT 

cenderung bersikap diam terhadap perlakuan suaminya (Sopacua, 2022).  

Kekerasan Dalam Rumah Tangga (KDRT) dapat menimbulkan tekanan yang berakibat pada 

terganggunya psikis seseorang. Seorang istri yang mengalami tindak kekerasan fisik maupun 

kekerasan seksual dapat mengakibatkan krisis psikologis yang semakin membuatnya 

tertekan dan tidak dapat percaya diri. Terlebih penderitaan seorang istri yang mengalami 

kekerasan seksual menimbulkan kehilangan disfungsi seksual dan penyakit di daerah 

kewanitaannya. KDRT memiliki dampak yang signifikan pada korban dan keluarga mereka 

(Setiawan, 2024). KDRT juga memiliki dimensi struktural. Dalam banyak kasus, korban 

tidak memiliki dukungan hukum atau sosial yang memadai. Lembaga penegak hukum 

kadang-kadang enggan menindak lanjuti laporan karena menganggapnya sebagai "urusan 

rumah tangga", bukan tindak pidana. 

Implikasi Budaya Patriarki pada Kasus KDRT dalam Masyarakat Bugis 

Masyarakat Bugis, sebagai salah satu suku besar di Sulawesi Selatan, memiliki struktur 

sosial dan budaya yang cukup kuat, termasuk dalam hal peran gender dan relasi kekuasaan 

dalam rumah tangga. Meskipun budaya Bugis mengenal konsep “siri” (harga diri) dan 

“pesse” (empati), yang mengatur perilaku sosial dan kehormatan, namun relasi patriarkal 

tetap sangat dominan dalam kehidupan keluarga dan masyarakat. Dalam sistem budaya 

Bugis tradisional, laki-laki dianggap sebagai kepala keluarga dan pemegang otoritas penuh 

terhadap istri dan anak-anak. Sementara perempuan dididik untuk taat, setia, dan menjaga 

nama baik keluarga. Norma-norma ini sering kali menjadi pembenaran terhadap dominasi 

laki-laki, bahkan ketika sudah menjurus ke bentuk kekerasan, baik fisik maupun non-fisik. 

Dalam penelitian yang dilakukan, terdapat beberapa implikasi budaya patriarki dengan kasus 

kekerasan dalam rumah tangga pada Masyarakat Bugis di kabupaten Bone, diantaranya; 

1. KDRT sebagai fenomena tersembunyi 

Dalam masyarakat Bugis, kekerasan dalam rumah tangga sering tidak terlihat di 

permukaan karena adanya norma sosial yang kuat untuk menjaga kehormatan keluarga. 

Konsep “siri” mendorong banyak korban, terutama perempuan, untuk menutupi kekerasan 

yang mereka alami agar tidak mempermalukan keluarga di mata masyarakat. Hal ini 



p-ISSN: 1979-2751, e-ISSN: 2685-5712 An Nisa’ 64 
 Vol. 18, No. 2, Desember 2025, page 56-68 

  

 

A. Aswar, Ahmad Nugraha Abrar, Rahmat Hidayat, Nani Suciati, & Asria Wahyuni 

Luka Warisan: Implikasi Budaya Patriarki pada Kasus Kekerasan dalam Rumah Tangga di Kabupaten Bone 

memperparah posisi perempuan karena mereka tidak hanya menjadi korban kekerasan, 

tetapi juga korban sistem nilai yang membungkam. 

Menanggapi perihal konsepsi siri’ dalam permasalahan rumah tangga, Feby Triadi 

memandang bahwa, “siri’ mengandung kewajiban moral untuk menutup aib keluarga dari 

pihak luar. Masalah internal rumah tangga, apalagi yang menyangkut perselisihan, 

kekerasan, atau konflik, dianggap tidak pantas diungkap kepada orang luar kecuali kepada 

pihak tertentu yang dipercaya untuk menyelesaikan masalah. Membiarkan aib keluarga 

diketahui publik dianggap dapat menurunkan martabat (mapakasiri’) dan mempermalukan 

garis keturunan.” Hal ini menegasakan bahwa ada larangan secara tersirat untuk membuka 

diri perihal masalah rumah tangga, karena dianggap akan menurunkan nilai atau martabat 

keluarga dalam masyarakat. 

Menurut Ratnawati, Direktur Lembaga Pemberdayaan Perempuan (LPP) Bone, 

perempuan Bugis yang mengalami KDRT sering kali tidak melaporkan kasusnya karena 

takut dianggap sebagai istri yang durhaka dengan menyebarkan aib keluarga besar, 

“bahkan, ada kecenderungan dari keluarga atau tokoh adat untuk mendamaikan kasus 

KDRT, kepala dusun, kepala desa, hingga pejabat tingkat kabupaten banyak 

mengintervensi kasus KDRT”, penyelesaian di internal keluarga dianggap lebih solutif 

daripada membawanya ke ranah hukum, hal ini akan mengakibatkan kerugian besar pada 

Perempuan yang berada pada posisi korban serta tidak akan ada pemulihan haknya sebagai 

korban maupun penanganan trauma yang dialami. 

2. Bentuk-bentuk kekerasan dan ketimpangan 

Beberapa bentuk nyata kekerasan dan ketimpangan yang dialami perempuan bugis atas 

implikasi budaya patriarki dan toleransi terhadap KDRT di masyarakat Bugis meliputi: 

1) Kekerasan fisik dan psikis dalam rumah tangga, Perempuan bugis yang ingin 

menuntut hak perlindungan atas kekerasan sering dibungkam atas nama 

keharmonisan atau aib keluarga. Kuasa penuh laki-laki atas nama kepala/ pemimpin 

dalam keluarga menyebabkan perilaku sewenang-wenang membuka peluang besar 

terjadinya kekerasan, khususnya terhadap Perempuan dalam rumah tangga. 

2) Kekerasan ekonomi, posisi Perempuan sebagai ibu rumah tangga hanya dibatasi 

pada aspek pekerjaan domestik, di mana perempuan tidak memiliki akses terhadap 

pengelolaan keuangan, atau dipaksa bergantung sepenuhnya pada suami. Hal ini 

banyak merugikan Perempuan sebagai korban KDRT oleh suaminya, karena takut 

tidak dapat memenuhi kebutuhan ekonominya atau anak-anaknya jika sampai 

melaporkan pencari nafkah tunggalnya ke penegak hukum,  

3) Pembatasan ruang gerak sosial perempuan, yang dianggap wajar selama masih 

dalam koridor adat, padahal sesungguhnya membatasi partisipasi perempuan dalam 

pendidikan, politik, dan ekonomi. Stigma bahwa perempuan selalu berada dibawah 

laki-laki, baik dalam ranah domestik maupun publik seakan menjadi tembok besar 

yang menghalangi kesetaraan hak Perempuan dan laki-laki, hal ini juga 

menyebabkan akses Perempuan menjadi terbatas dalam perumusan kebijakan atau 

keputusan dalam rumah tangga maupun dalam pemerintahan. 

3. Pertentangan antara Budaya dan Modernitas 

Meskipun masyarakat Bugis kini mengalami perubahan seiring dengan arus modernisasi 

dan meningkatnya kesadaran gender, masih ada ketegangan antara nilai-nilai tradisional 

dan norma hukum modern. Undang-undang seperti UU PKDRT sudah ada, namun 

implementasinya lemah karena berbenturan dengan nilai-nilai budaya dan kekuasaan 

simbolik laki-laki dalam struktur sosial. Sebagian perempuan muda Bugis mulai 



65  An Nisa’   p-ISSN: 1979-2751, e-ISSN: 2685-5712 

 Vol. 18, No. 2, Desember 2025, page 56-6891-104 

   

 

A. Aswar, Ahmad Nugraha Abrar, Rahmat Hidayat, Nani Suciati, & Asria Wahyuni 

Luka Warisan: Implikasi Budaya Patriarki pada Kasus Kekerasan dalam Rumah Tangga di Kabupaten Bone 

menunjukkan resistensi terhadap ketimpangan ini, terutama yang memiliki akses 

pendidikan dan dukungan dari jaringan sosial yang lebih luas. Namun, mereka tetap 

menghadapi tekanan dari lingkungan sekitar, termasuk dalam bentuk stigma sosial dan 

penilaian moral. 

Dalam wawancara yang dilakukan pada hari senin, 28 Juli 2025, Asia menjelaskan bahwa 

“partisipasi Perempuan dalam ranah publik telah dibuka dan didorong oleh negara, baik 

dalam lingkup ekonomi, social, politik dan budaya, hal ini dapat kita lihat dengan berbagai 

produk perundang-undangan yang diterbitkan pemerintah, contoh konkritnya dalam 

Undang-undang Nomor 7 tahun 2017 yang mengatur keterwakilan Perempuan minimal 

30% dalam pemilu dan partai politik”. Dalam beberapa komunitas, khususnya yang lebih 

terbuka dan urban, kesetaraan gender mulai diperjuangkan dan KDRT mendapat perhatian 

lebih serius. Namun di banyak daerah pedesaan atau komunitas konservatif, nilai patriarki 

masih sangat kuat, menjadikan KDRT sebagai rahasia umum yang jarang disentuh. 

“banyak akses yang disediakan oleh pemerintah untuk memfasilitasi perempuan korban 

KDRT, misalnya layanan di Unit Pelayanan Terpadu Perlindungan Perempuan dan Anak, 

tetapi kadang ‘self stigma’ pada Perempuan itu sendiri yang memelihara ketidak adilan 

yang didapatkan”, tambah Asia, yang merupakan seorang akademisi dan juga aktivis 

Perempuan. 

Ketika muncul pertanyaan, apakah Masyarakat bugis menentang modernitas? Sebagian 

besar pasti bersepakat mengatakan tidak, akan tetapi nilai dan perilaku tradisional yang 

tidak sejalan dengan isu modernitas masih banyak kita jumpai, sama halnya ketika 

pertanyaan “apakah masyarakat bugis masih menganut budaya patriarki?”, jawaban yang 

dijumpai adalah tidak, tetapi dalam kondisi faktualnya perilaku patriarkal masih banyak 

terjadi dalam lingkup keluarga, Masyarakat, bahkan dalam pemerintahan. 

4. Faktor Penyebab KDRT Pada Masyarakat Bugis 

KDRT merupakan masalah serius yang masih sering terjadi dalam masyarakat, termasuk 

di kalangan masyarakat Bugis. Meskipun dikenal memiliki budaya luhur yang menjunjung 

tinggi nilai-nilai kesopanan, keberanian, dan kehormatan, namun patriarki yang mengakar 

dalam sistem sosial masyarakat Bugis telah menjadi salah satu faktor utama penyebab 

terjadinya KDRT. Dalam struktur sosial Bugis, laki-laki seringkali dianggap sebagai 

kepala keluarga dan pemegang otoritas tertinggi dalam rumah tangga, sementara 

perempuan diposisikan sebagai subordinat yang harus patuh dan tunduk kepada suami 

(Syamsuddin, 2022). Ketimpangan relasi kuasa inilah yang membuka ruang terjadinya 

kekerasan berbasis gender di lingkungan domestik, posisi ini dianggap memberi “hak 

moral” kepada suami untuk mengatur, mengontrol, bahkan “mendisiplinkan” istri dan 

anak-anaknya. Pemahaman ini tertanam sejak kecil melalui pendidikan informal di 

keluarga dan masyarakat. Anak perempuan diajarkan untuk bersikap lembut, tunduk, dan 

menjaga kehormatan keluarga, sedangkan anak laki-laki diajarkan menjadi tegas, kuat, 

dan bertanggung jawab secara mutlak.  

Konstruksi budaya Bugis yang mengutamakan konsep siri’ (harga diri) juga secara tidak 

langsung dapat memicu kekerasan dalam rumah tangga. Dalam beberapa kasus, laki-laki 

merasa harga dirinya ternodai jika istri dianggap melawan atau mengkritik keputusan 

suami, sehingga respons yang diambil adalah tindakan represif berupa kekerasan fisik atau 

verbal (Rahman, 2020). Dalam hal ini, siri’ yang seharusnya menjadi nilai moral positif 

berubah menjadi alat pembenar perilaku kekerasan karena disalahartikan sebagai simbol 

superioritas laki-laki, relasi kuasa yang timpang ini sering menjadi akar terjadinya 



p-ISSN: 1979-2751, e-ISSN: 2685-5712 An Nisa’ 66 
 Vol. 18, No. 2, Desember 2025, page 56-68 

  

 

A. Aswar, Ahmad Nugraha Abrar, Rahmat Hidayat, Nani Suciati, & Asria Wahyuni 

Luka Warisan: Implikasi Budaya Patriarki pada Kasus Kekerasan dalam Rumah Tangga di Kabupaten Bone 

kekerasan, terutama saat perempuan dianggap melanggar norma peran gender yang 

diharapkan. Tekanan sosial dari lingkungan keluarga besar, tetangga, hingga tokoh adat 

sering mendorong korban untuk bertahan dalam hubungan abusif demi menjaga nama 

baik. Dalam beberapa kasus, perempuan yang mencoba mencari bantuan justru dinasihati 

untuk “bersabar” dan tidak memperkeruh keadaan rumah tangga. 

Faktor ekonomi juga menjadi pemicu signifikan terjadinya KDRT. Dalam masyarakat 

Bugis yang dominan agraris dan nelayan, ketidakstabilan penghasilan keluarga sering kali 

menciptakan tekanan psikologis yang berujung pada konflik rumah tangga. Tekanan 

ekonomi tersebut memicu frustrasi dan agresivitas, yang kemudian ditumpahkan dalam 

bentuk kekerasan terhadap anggota keluarga, terutama istri (Masykur, 2021). Situasi ini 

diperparah dengan kurangnya pemahaman tentang hukum dan minimnya akses perempuan 

terhadap keadilan hukum, yang membuat mereka cenderung memilih diam daripada 

melaporkan kekerasan yang dialami. Dalam masyarakat yang masih menjunjung peran 

domestik perempuan secara eksklusif, perempuan seringkali tidak memiliki akses ke 

sumber daya ekonomi atau pendidikan yang dapat memberdayakan mereka untuk keluar 

dari situasi kekerasan. Banyak perempuan Bugis yang bergantung secara finansial pada 

suami, sehingga mereka merasa tidak memiliki pilihan selain tetap bertahan meski 

mengalami kekerasan. Ketergantungan ini diperparah oleh norma yang membatasi 

perempuan untuk bekerja di luar rumah atau memiliki penghasilan sendiri. 

Kurangnya pendidikan formal dan minimnya pemahaman tentang hak-hak gender dan 

hukum perlindungan terhadap perempuan juga menjadi penyebab terjadinya KDRT. Baik 

laki-laki maupun perempuan dalam masyarakat Bugis kadang tidak menyadari bahwa 

tindakan-tindakan seperti memukul, membatasi gerak, atau memaksakan hubungan 

seksual dalam pernikahan adalah bentuk kekerasan. Di sisi lain, laki-laki yang tidak 

memiliki keterampilan pengelolaan emosi atau komunikasi dalam pernikahan cenderung 

menggunakan kekerasan sebagai sarana menyelesaikan konflik rumah tangga. 

Selain itu, norma adat dan keagamaan yang sering dimaknai secara konservatif juga 

berkontribusi terhadap pelanggengan KDRT. Perempuan sering diajarkan untuk bersabar, 

menerima nasib, dan menjaga nama baik keluarga, sehingga mereka cenderung 

menyembunyikan kekerasan yang dialami agar tidak mencoreng martabat keluarga 

(Nurhayati, 2019). Pendekatan keagamaan dan adat seperti ini, meskipun bermaksud 

melindungi keharmonisan rumah tangga, justru dapat menjadi jebakan struktural yang 

mempersulit perempuan keluar dari siklus kekerasan. 

Meskipun secara hukum KDRT telah diakui sebagai tindak pidana melalui UU No. 23 

Tahun 2004, penegakan hukum di wilayah Bugis, terutama daerah pedesaan, sering 

terkendala oleh bias budaya dan keterbatasan akses ke lembaga bantuan hukum. Aparat 

penegak hukum atau tokoh masyarakat kadang lebih memilih menyelesaikan kasus secara 

adat atau kekeluargaan, yang berujung pada pembiaran kekerasan berulang. Banyak 

korban juga tidak tahu prosedur pelaporan, atau merasa proses hukum terlalu rumit dan 

tidak aman bagi mereka. Ini membuat KDRT menjadi fenomena yang terus berulang 

secara laten. 

 

4. Kesimpulan 

Fenomena kekerasan dalam rumah tangga (KDRT) pada masyarakat Bugis, khususnya di 

Kabupaten Bone, tidak dapat dilepaskan dari konstruksi sosial-budaya yang berlandaskan 

pada sistem patriarki. Nilai-nilai seperti siri’ (harga diri) dan pesse (empati) yang pada 



67  An Nisa’   p-ISSN: 1979-2751, e-ISSN: 2685-5712 

 Vol. 18, No. 2, Desember 2025, page 56-6891-104 

   

 

A. Aswar, Ahmad Nugraha Abrar, Rahmat Hidayat, Nani Suciati, & Asria Wahyuni 

Luka Warisan: Implikasi Budaya Patriarki pada Kasus Kekerasan dalam Rumah Tangga di Kabupaten Bone 

awalnya dimaksudkan untuk menjaga kehormatan dan solidaritas sosial, dalam praktiknya 

kerap menjadi alat legitimasi untuk menutupi kekerasan yang terjadi di ranah domestik. 

Relasi kuasa yang timpang antara laki-laki dan perempuan, pembatasan peran sosial 

perempuan, serta interpretasi adat dan agama yang konservatif menjadi faktor utama yang 

memelihara siklus kekerasan ini. KDRT sering kali tidak diungkap ke ranah publik karena 

adanya stigma sosial, tekanan keluarga, dan intervensi tokoh adat untuk menyelesaikan 

secara kekeluargaan. Di sisi lain, faktor ekonomi, rendahnya akses pendidikan, minimnya 

pemahaman hukum, dan lemahnya implementasi UU PKDRT semakin memperparah 

kerentanan perempuan korban KDRT. Meskipun modernisasi membawa peluang perubahan, 

ketegangan antara nilai tradisional dan norma hukum modern masih menjadi hambatan besar 

dalam upaya penegakan keadilan dan perlindungan korban. 

Untuk menciptakan lingkungan sosial masyarakat yang bebas dari patriarkal maka peneliti 

merasa bahwa perlu untuk dilakukan sosialisasi nilai-nilai kesetaraan gender yang 

dikontekstualisasikan dengan budaya Bugis, sehingga siri’ dapat dimaknai sebagai 

penghormatan terhadap martabat manusia secara setara, bukan sebagai pembenaran 

dominasi laki-laki. Selain itu, tokoh adat dan agama diharapkan berperan aktif sebagai agen 

perubahan dengan menafsirkan nilai adat dan ajaran agama secara progresif untuk 

melindungi perempuan dan anak. Program pemberdayaan Perempuan juga dirasa perlu 

untuk dimasifkan, baik melalui pelatihan keterampilan, fasilitasi usaha, maupun akses 

modal, penting untuk mengurangi ketergantungan ekonomi pada suami yang dapat menjadi 

faktor penghambat pelaporan kasus KDRT. 

 

Daftar Pustaka 

Apriliandra, S., & Krisnani, H. (2021). Perilaku Diskriminatif Pada Perempuan Akibat 

Kuatnya Budaya Patriarki Di Indonesia Ditinjau Dari Perspektif Konflik. Jurnal 

Kolaborasi Resolusi Konflik, 3(1), 1.  

efendi,  joenaedi, & ibrahim,  johnny. (2016). Metode Penelitian Hukum Normatif dan 

Empiris. kencana. 

Halizah, L. R., & Faralita, E. (2023). Budaya patriarki dan kesetaraan gender. Wasaka 

Hukum, 11(1), 19–32.  

Hamsi, S. P., Kamal, M., & Poernomo, S. L. (2024). Efektivitas Penyidikan Tindak Pidana 

Kekerasan Dalam Rumah Tangga (KDRT). Journal of Lex Theory (JLT), 5 No.2, 7. 

Masykur, A. (2021). Faktor Sosial Ekonomi sebagai Pemicu Kekerasan dalam Rumah 

Tangga di Komunitas Bugis. Jurnal Sosiologi Reflektif, 15, 25–39.  

Nasution, A. F. (2023). Metode Penelitian Kualitatif (M. Albina (ed.); Pertama). Harfa 

Creative.  

Nurhayati, S. A. (2019). Peran Nilai Keagamaan dan Budaya dalam Menghadapi Kekerasan 

Rumah Tangga. Jurnal Gender Dan Islam, 11, 105–120. 

Palulungan, L., Kordi K., M. G. H., & Ramli, M. T. (2020). Perempuan, masyarakat patriarki 

& kesetaraan gender. In BaKTI: bursa pengetahuan kawasan timur Indonesia. 

Perempuan, K. (2024). Catatan Tahunan Komnas Perempuan Tahun 2020. Komnas 

Perempuan 2021, 53(February), 2021. 



p-ISSN: 1979-2751, e-ISSN: 2685-5712 An Nisa’ 68 
 Vol. 18, No. 2, Desember 2025, page 56-68 

  

 

A. Aswar, Ahmad Nugraha Abrar, Rahmat Hidayat, Nani Suciati, & Asria Wahyuni 

Luka Warisan: Implikasi Budaya Patriarki pada Kasus Kekerasan dalam Rumah Tangga di Kabupaten Bone 

Rahman, L. A. (2020). Siri’ dan Kekuasaan Patriarkal: Studi Kasus KDRT dalam Keluarga 

Bugis. Jurnal Kajian Budaya, 8, 88–97.  

Sakina,  ade irma, & A, D. H. S. (2017). Menyoroti budaya patriarki di Indonesia. Social 

Work Journal, 7, 71–80. 

Setiawan, N. H. (2024). Pemahaman Dan Faktor – Faktor Penyebab Kekerasan Dalam 

Rumah Tangga: Tinjauan Literatur. Jurnal Dialektika Hukum, 6(2), 108–117.  

Soekanto, S. (2014). Pengantar Penelitian Hukum. UI Press. 

Sopacua, M. G. (2022). Konsep Ideal Pencegahan Kekerasan Dalam Rumah Tangga 

Terhadap Perempuan. Jurnal Pembangunan Hukum Indonesia, 4(2), 213–226.  

Sriwidodo, J. (2021). Pengantar Hukum Kekerasan Dalam Rumah Tangga. Penerbit kepel 

Press Puri. 

Sutiawati, & Mappaselleng, N. F. (2020). Penanggulangan tindak pidana kekerasan dalam 

rumah tangga di kota makassar. Wawasan Yuridika, 4 No.1, 4. 

Syamsuddin, H. (2022). Struktur Sosial Masyarakat Bugis dan Dampaknya terhadap 

Perempuan dalam Rumah Tangga. Al Qalam Media Lestari. 

Tina Marlina, Montisa Mariana, & Irma Maulida. (2022). Sosialisasi Undang-Undang 

Nomer 23 Tahun 2004 Tentang Penghapusan Kekerasan Dalam Rumah Tangga. 

Abdimas Awang Long, 5(2), 67–73.  

Umar, A. M., & Tenriawaru, A. O. (2024). Ketidakadilan Gender dalam Keluarga: Studi 

Kasus Perempuan Desa Samaelo Kabupaten Bone. Jurnal Kajian Sosial Dan Budaya, 

8. 

Waluyo, B. (2002). penelitian hukum dalam praktik. Sinar Grafika. 

You, Y. (2021). Patriarki, Ketidakadilan Gender, dan Kekerasan atas Perempuan: Model 
Laki-laki Baru Masyarakat Hubula Suku Dani. Nusamedia. 


